# जिनवरस्य नयचक्रम्

(पूर्वार्ड)

#### @ लेखक:

## डॉ० हुकमचन्द भारिल्ल

शास्त्री, न्यायतीर्थ, साहित्यरत्न, एम० ए०, पीएच० डी० श्री टोडरमल स्मारक भवन, ए-४, बापूनगर, जयपुर — ३०२०१५

प्रकाशक !

पण्डित टोडरमल स्मारक ट्रस्ट ए-४, बापूनगर, जयपुर – ३०२०१४ प्रथमावृति : १२,०००
२५ भ्रप्रेल, १६८२ ई०
'पूज्य गुरुदेव श्री कानजी स्वामी की मंगलमय
तेरानवेवी जन्म-जयन्ती के मंगल प्रसङ्ग पर'

मूल्य:

साधारण: चार रुपये

सजिल्द : पाँच रुपये

प्लास्टिक कवर सहित सजिल्द: खह रुपये

प्राप्ति स्थान.

- (१) पण्डित टोडरमल स्मारक द्रस्ट ए-४, बापूनगर, जयपुर – ३०२०१५ (राज०)
- (२) श्री दिगम्बर जैन स्वाध्याय मन्दिर ट्रस्ट सोनगढ़ – ३६४२५०, जिला – भावनगर (सौराष्ट्र)

मुद्रक :

जयपुर प्रिण्टसं मिर्जा इस्माइल रोड जयपुर – ३०२००१

## जिनवरस्य नयचक्रम् (पूर्वाढं)

# विषय - सूची

|             |                                                 | पूर्व संस्था |
|-------------|-------------------------------------------------|--------------|
| ₹.          | प्रकाशकीय                                       | 8            |
| ٦.          | भ्रपनी बात                                      | x            |
| ₹.          | मंगलाचरण                                        | 3            |
| ٧,          | नयज्ञान की स्नावश्यकता                          | ११           |
| ¥.          | नय का सामान्य स्वरूप                            | १४           |
| €.          | नयों की प्रामाणिकता                             | २१           |
| ૭.          | मूलनय कितने ?                                   | २४           |
| ፍ.          | निश्चय ग्रौर व्यवहार                            | 3 ?          |
| 3           | निम्चय-व्यवहार : कुछ प्रम्नोत्तर                | ६३           |
| 0.          | निश्चयनय : भेद-प्रभेद                           | ७१           |
| ११.         | निश्चयनय : कुछ प्रश्नोत्तर                      | 53           |
| ₹₹.         | व्यवहारनय: भेद-प्रभेद                           | १०६          |
| ₹₹.         | व्यवहारनय : कुछ प्रश्नोत्तर                     | १२३          |
| <b>१४</b> . | पञ्चाध्यायी के ग्रनुसार व्यवहारनय के भेद-प्रभेद | १४३          |
| <b>۲</b> ۷. | निश्चय-व्यवहार : विविध प्रयोग प्रश्नोत्तर       | १५६          |
| ₹.          | संदर्भ-ग्रंथ सूची                               | १७८          |
| e (g.       | ग्रभिमत                                         | 9=9          |

# लेखक के महत्त्वपूर्ण प्रकाशन

|             |                                                     | •     |
|-------------|-----------------------------------------------------|-------|
| ₹.          | पंडित टोडरमल : व्यक्तित्व ग्रीर कर्त्तृत्व [हिन्दो] | 00.99 |
| ₹.          | तीर्थंकर महावीर ग्रीर उनका सर्वोदय तीर्थ            | €.00  |
|             | [हिन्दी, गुजराती, मराठी, कन्नड़]                    |       |
| ₹.          | जिनवरस्य नयचक्रम्                                   | €.00  |
| ٧.          | धमं के दशलक्षरा [हि., गु., म., क., तिमल]            | €.00  |
| ሂ.          | ऋमबद्धपर्याय [हि., गु., म., क., त.]                 | 4.00  |
| ₹.          | ग्रपने को पहिचानिए [हिन्दो, गुजराती, ग्रंग्रेजो]    | 0.50  |
| ૭.          | सत्य की खोज सम्पूर्ण [हि., गु., म., त., क.]         | 8.00  |
| ۲,          | मैं कौन हूँ ? [हि., गु., म., क., त.]                | १.२५  |
| .3          | युगपुरुष श्री कानजी स्वामी [हि., गु., म., क., त.]   | 2.00  |
| <b>ξο.</b>  | वीतरागी व्यक्तित्व : भगवान महावीर [हि., गु.]        | 0.2%  |
| ११.         | तीर्थंकर भगवान महावीर [हिन्दो, गुजरातो, मराठो,      |       |
|             | कन्नड़, तिमल, श्रसमी, तेलगु, ग्रंग्रेजी]            | 0.40  |
| ٤٦.         | वीतराग-विज्ञान प्रशिक्षरा निर्देशिका [हिन्दी]       | 8.00  |
| ₹₹.         | पंडित टोडरमल : जीवन म्रोर साहित्य [हि., गु.]        | ०.६५  |
| 88.         | भ्रचना (पूजन संग्रह) [हिन्दी]                       | 0.80  |
| १५.         | बालबोध पाठमाला भाग २ [हि. गु. म. क. त. बंगला]       | o.5X  |
| ₹€.         | बालबोध पाठमाला भाग ३ [हि. गु. म. क. त. बंगला]       | o.5X  |
| <b>१७</b> . | वीतराग-विज्ञान पाठमाला भाग १ [हि., गु., म., क.]     | 8.00  |
| १≤.         | वीतराग-विज्ञान पाठमाला भाग २ [हि., गु., म., क.]     | १.२४  |
| 39          | वीतराग-विज्ञान पाठमाला भाग ३ [हि., गु., म., क.]     | १.२५  |
| ₹0.         | तस्वज्ञान पाठमाला भाग १ [हि., गु., म., क.]          | १.२५  |
| २१.         | तत्त्वज्ञान पाठमाला भाग २ [हिन्दो, गुजरातो]         | 8.80  |
| सम्पा       | दित कृतियाँ                                         |       |
| ٧.          | मोक्षमार्ग प्रकाशक                                  | 9.00  |
| ₹.          | प्रवचन रत्नाकर भाग १                                | 80.00 |
|             | प्रवचन रत्नाकर भाग २                                | 90.00 |
| ٧.          | बालबोध पाठमाला भाग १                                | 00.40 |

### प्रकाशकीय

समस्त जिनागम नयों की भाषा में निबद्ध है। अतः आगम के गहन अन्यास के लिए जिसप्रकार नयों का स्वरूप जानना अत्यन्त आवश्यक है, उसीप्रकार आत्मा के सम्यक् अवलोकन अर्थात् अनुभव के लिए भी नयविभाग द्वारा भेदज्ञान करना परमावश्यक है। इसप्रकार आगम और अध्यात्म - दोनों के अभ्यास के लिए नयों का स्वरूप गहराई से जानने की आवश्यकता असंदिग्ध है।

प्रस्तुत ग्रन्थ 'जिनवरस्य नयचक्रम्' मे नयों का स्वरूप एवं उनके सम्बन्ध में ग्रानेवाली विषम गुत्थियों को सुलभाते हुए सरल एवं सुबोध भाषा में यह बात बहुत ग्रन्छी तरह स्पष्ट की गई है कि इनसे ग्रपने ग्रात्महितरूप प्रयोजन की सिद्धि किसप्रकार हो सकती है। प्रस्तुतिकरण इतना सुन्दर है कि कही भी उलभाव नहीं होता, सर्वत्र समन्वय की सुगन्ध प्रतिभासित होती है।

इस श्रद्मुत ग्रन्थ की रचना का भी एक इतिहास है। बात सन् १६७६ ई० की है। श्रावरामास में लगनेवाले सोनगढ़ शिविर मे जब डाँ० हुकमचन्दजी भारित्ल ने 'नयचक्र' ग्रंथ को उत्तम कक्षा के रूप में पढ़ाने के लिए चुना ग्रौर उसमें से श्रध्यात्म के गंभीर न्याय प्रस्तुत किये, तब उपस्थित सम्पूर्ण मुमुक्ष समाज को लगा कि नयो के गहरे ग्रध्ययन बिना जिनागम का मर्म समभ पाना सहज संभव नहीं है। श्रवतक जो 'नयचक्र' न्याय का ग्रन्थ माना जाकर मुमुक्ष समाज में ग्रध्ययन की दृष्टि से उपेक्षित रह गया था, उसके गहरे ग्रध्ययन की जिज्ञास। भी डाँ० भारित्लजी के विवेचन द्वारा जागृत हो गई।

सभी की भावनानुसार उपयुक्त ग्रवसर जानकर मैंने डॉ॰ भारिल्लजी से 'क्रमबद्धपर्याय' समाप्त हो जाने के बाद ग्रात्मधर्म के सम्पादकीयों के रूप मे एक लेखमाला नयों के सम्बन्ध मे चलाने का ग्राग्रह किया। यह बात लिखते हुए मुभे गौरव का ग्रनुभव हो रहा है कि उन्होंने मेरे ग्राग्रह को स्वीकार कर ग्रप्रेल, १९६० से ग्रात्मधर्म में 'जिनवरस्य नयचक्रम्' नाम से यह लेखमाला ग्रारम्भ की, जो ग्राज तक चल रही है ग्रीर ग्रागे भी न जाने कब तक चलेगी।

उक्त लेखमाला का समाज में कल्पनातीत स्वागत हुआ। अधिक क्या लिखूं? जब एकबार मुमुक्षु समाज के शिरमौर श्रध्यात्मिक श्रवक्ता पण्डित श्री लालचन्दभाई श्रमरचन्दजी मोदी, राजकोट ने मुभसे कहा कि मैं तो इस लेखमाला के पेजों को श्रात्मधर्म से निकालकर श्रलग फाइल बनाकर रखता हूँ, क्योंकि अलग-अलग श्रंकों मे होने से सन्दर्भ टूट जाता है और बार-बार प्रध्ययन करने में ग्रसुविधा होती है; तब मुक्ते इसकी महिमा विशेष भासित हुई।

जब इसप्रकार के भाव भ्रन्य भाइयों ने भी व्यक्त किये, तब इसे पुस्तकाकार प्रकाशित करने की भावना जागृत हुई। यद्यपि डॉ॰ भारित्लजी द्वारा लिखित भ्रव तक जितनी भी लेखमालायें द्यात्मधर्म के सम्पादकीयों के रूप में चलाई गई हैं, वे सभी भ्रनेक भाषाओं में पुस्तकाकार प्रकाशित हो चुकी हैं भ्रौर समाज ने उन्हें हृदय से भ्रपनाया है; भ्रतः इसके भी पुस्तकाकार प्रकाशित करने की योजना तो थी ही, किन्तु यह कार्य लेखमाला के समाप्त होने पर ही सम्पन्न हो पाता।

जब सन् १६८० ई० के श्रावणामास में लगनेवाले सोनगढ़ शिविर में दूसरी बार भी इसी विषय को उत्तम कक्षा में उन्होंने चलाया, तब तक इसका बहुत कुछ संश झात्मधर्म में प्रकाशित हो चुका था। इसकारण यह विषय बहुचित हो गया था। यद्यपि पूज्य गुरुदेव श्री कानजी स्वामी की तिबयत ठीक नहीं थी, तथापि उनकी इच्छानुसार उनकी उपस्थित में ही स्वाध्याय मन्दिर में यह कक्षा चली; जिसे उन्होंने भी मनोयोगपूर्वक सुना। श्रव तक मुमुक्षु बन्धुओं को भी इस विषय का पर्याप्त परिचय हो गया था। इस शिविर में १६०० झात्मार्थी मुमुक्षुआई पघारे थे, जिनमे लगभग १५० वे विद्वान भी थे, जो सोनगढ़ की झोर से पर्यूषण पर्व के झवसर पर समाज मे प्रवचनार्थ जाते हैं और तत्वप्रचार की गतिविधियाँ संचालित करते हैं। उससमय उन सबमें नयो का प्रकरण चर्चा का मुख्य विषय बन गया था।

आत्मधर्म के सम्पादकीयों के रूप में इसके समाप्त होने में वर्षों की देरी देखकर एवं आत्मार्थी मुमुक्षु बन्धुओं की उत्सुकता को लक्ष्य में रखकर निश्चय-व्यवहार प्रकरण समाप्त होते ही इसे पूर्वाई के रूप में प्रकाशित करने का निर्णय लिया गया। फलस्वरूप प्रस्तुत कृति आपके हाथ में है।

नयों का विषय जिनवाशी में ग्राचित नहीं है। 'नयचक्र' नाम से भी ग्रनेक ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं भीर ग्रन्थ ग्रन्थों में भी प्रकरश के श्रनुसार यथास्थान नयों की चर्चा की गई है। नयों के कथन करनेवाले ग्रन्थों की जानकारी ग्रन्त में दी गई 'सन्दर्भ ग्रन्थ सूची' से प्राप्त की जा सकती है।

नयों का स्वरूप जानने के लिए जब साधारण पाठक नयचकादि महान ग्रन्थों का श्रवलोकन करता है तो उनमें प्राप्त विविधता ग्रौर विस्तार, विविध विवक्षाग्रों के कथन में इसप्रकार उलभने लगता है कि उसे यह नयचक इन्द्रजालसा प्रतीत होने लगता है ग्रौर श्रध्ययनकाल में समागत गुरिययों को सुलभाने में जब श्रपने को असमर्थ पाता है, तब या तो घबड़ाकर उसके श्रष्ययन से ही विरत हो जाता है या फिर यद्वा-तद्वा मिथ्याभिप्राय का पोषगा करने लगता है। बहुत से लोग तो यह कहकर कि 'यह तो विद्वानों की चीज है, इसमें हमें नहीं उलभाना है', उपेक्षा कर देते हैं या फिर भ्रनिर्णय के शिकार हो जाते हैं। इसप्रकार यह मानव जीवन यों ही क्यर्थ निकल जाता है भीर कुछ भी हाथ नहीं भ्रा पाता है।

जिनागम में प्राप्त सभी ग्रन्थों का गहराई से ग्रध्ययन कर, मनन कर तथा स्व० पूज्य गुरुदेव श्री कानजी स्वामी के सान्निध्य का पूरा-पूरा लाभ उठाकर हाँ० हुकमचन्दजी भारित्ल ने इस कमी को पूरा करने के लिए यह महान् ऐतिहासिक कार्य किया है, इसका मृल्यांकन हम क्या करें, इतिहास करेगा। इस ऐतिहासिक ग्रमरकृति में उन्होंने नयग्रन्थों के ग्रध्ययन में ग्रानेवाली गुत्थियों को स्वयं उठा-उठाकर उनका समुचित समाधान प्रस्तुत किया है, विरोधी प्रतीत होनेवाले विभिन्न कथनों में सार्थक समन्वय स्थापित किया है; उनके मर्म को लोला है ग्रीर उनका यथार्थ प्रयोजन स्पष्ट किया है। उनके इस ग्रभूतपूर्व कार्य का वास्तविक ग्रानन्द तो इसका गहराई से ग्रध्ययन करनेवाले ग्रात्मार्थी ही उठा सकते है।

श्रागम में नयों का प्रतिपादन दो प्रकार से उपलब्ध होता है; श्रागमिकनय भीर ग्राच्यात्मिकनय । वस्तुस्वरूप का प्रतिपादन करनेवाले श्रागमिक नयों का विषय छहों द्रव्य बनते हैं ग्रीर ग्राच्यात्मिक नयों का विषय मुख्यरूप से ग्रात्मा ही होता है । दोनों की प्रतिपादन गैली में भी ग्रन्तर है । दोनों ही गैलियों में नयों के बहुत कुछ नाम एकसे पाये जाने से भी भ्रम उत्पन्न होने की संभावनाएँ रहती हैं । इस अनूठे ग्रन्थ में डॉक्टर साहब ने दोनों गैलियों का ग्रन्तर बहुत ग्रच्छी तरह स्पष्ट कर दिया है तथा यह भी स्पष्ट कर दिया है कि ग्रन्ततोगत्वा सबका प्रयोजन तो एक मात्र एकत्व-विभक्त ग्रात्मा को प्राप्त करना ही है, जिसके ग्राक्षय से वीतरागताकृष धर्म की उत्पत्ति होती है ग्रीर ग्रान्त सुख-शान्ति की प्राप्त होती है ।

इस ग्रन्थ की महत्त्वपूर्ण विशेषता यह है कि इसमें नय कथनों के ग्रध्ययन में ग्रानेवाली गुरिथयों को प्रतिदिन काम ग्राने वाले रोचक उदाहरणों से सरल करके समभाया गया है। कई उदाहरण तो सांगरूपक जैसे लगते हैं।

आत्मार्थी समाज पर सर्वाधिक उपकार तो पूज्य गुरुदेव श्री कानजी स्वामी का है, जिनके उपदेशों के माध्यम से समाज मे श्रध्ययन-मनन की रुचि जाग्रत हुई है। गुरुदेवश्री ने जिनवागी के गूढ़ से गूढ़ मर्म को सरल से सरल आषा में उजागर कर दिया है। उसी का फल है कि डॉ॰ हुकमचन्दजी भारित्ल जैसे अनेक विद्वान् तैयार हो गये हैं, जिनके द्वारा सुसुप्त जैनधर्म एक बार फिर जाग्रत होकर जन-जन की चीज बन गया है।

श्रिषक क्या लिखूं ? सम्पूर्ण ग्रन्थ एक बाग नहीं, ग्रानेक बार मूलतः पठनीय है। इस ग्रिहितीय ग्रन्थ के प्रण्यन के लिए डॉ॰ भारित्लजी को हार्दिक बघाई देते हुए तत्त्वप्रेमी पाठको से इसका गहराई से ग्रष्ट्ययन करने का ग्रानुरोध करता हूँ। इसका व्यक्तिगत स्वाध्याय तो किया ही जाना चाहिए, सामूहिक स्वाध्याय में भी इसका पाठन-पाठन होना चाहिए। तथा विश्वविद्यालयीन जैनदर्शन के पाठ्यक्रम एवं समाज द्वारा संचालित परीक्षा बोर्डों के पाठ्यक्रमों में भी इसे सम्मिलित किया जाना चाहिए।

इसके सुन्दर, शुद्ध एवं द्याकर्षक मुद्रशा के लिए श्री सोहनलालजी जैन एवं श्री राजमलजी जैन, जयपुर प्रिन्टर्सवाले हार्दिक बधाई के पात्र हैं। साथ ही इस पुस्तक की कीमत कम करनेवाले दातारों को भी हार्दिक घन्यवाद देता हूँ, जिनके नाम इसप्रकार है:—

| श्री जम्बूप्रसादजी ग्रभिनन्दनप्रसादजी जैन, सहारनपुर (उ. प्र.) | 2000) |
|---------------------------------------------------------------|-------|
| श्री केशरीमलजी गंगवाल $C/$ ० छीतरमलजी पारसकुमारजी,            |       |
| बूंदी (राज.)                                                  | 508)  |
| श्री पं० ग्रभयकुमारजी शास्त्री जबलपुरवाले, जयपुर              | 280)  |
| श्री दि० जैन मुमुक्षु मण्डल, रांभी, जबलपुर (म० प्र०)          | १५१)  |
| <b>ब्र</b> ० श्री विमलाबेन, बम्बई (महा०)                      | १०१)  |
| श्री मदनराजजी छाजेड़, शास्त्रीनगर, जोधपुर (राज०)              | १०१)  |
| श्री रेशमचंदजी जैन सर्राफ, ग्वालियर (म० प्र०)                 | १०१)  |
| श्री प्रकाशचंदजी शाह, जयपुर                                   | १०१)  |
| श्री ताराचंदजी भांभरी, जयपुर                                  | २१)   |
| कुल                                                           | ६६१७) |

#### नेमीचंद पाटनी

मंत्री, पंडित टोडरमल स्मारक ट्रस्ट

### श्रपनी बात

यद्यपि जिनागम ग्रगाघ है; तथापि जिसप्रकार ग्रगाघ सागर में भी तैरना जाननेवाले प्राशियों का प्रवेश निर्वाघ हो सकता है, होता है। उसीप्रकार नयों का सम्यक् स्वरूप जाननेवाले ग्रात्मार्थियों का भी जिनागम में प्रवेश संभव है, सहज है। तथा जिसप्रकार जो प्राशी तैरना नहीं जानता है, उसका मरण छोटे से पौखर में भी हो सकता है, तरणताल (Swimming-Pool) में भी हो सकता है; उसीप्रकार नयज्ञान से अनिभज्ञ जन जैन तत्वज्ञान का प्रारम्भिक ज्ञान देनेवाली बालबोध पाठमालाग्रो के भी मर्म तक नहीं पहुँच सकते, ग्रर्थ का ग्रनर्थ भी कर सकते हैं।

इस बात का परिज्ञान मुर्फे तब हुन्ना, जब पूज्य गुरुदेव श्री कानजी स्वामी के निश्चय-व्यवहार की संधिपूर्वक समयसार म्नादि ग्रन्थों पर किये गये प्रवचन सुनने का सुम्रवसर प्राप्त हुन्ना तथा म्राचार्यकल्प पण्डित टोडरमलजी द्वारा रचित मोक्षमार्ग प्रकाशक के सातवें श्रध्याय का गहराई से ग्रध्ययन किया।

जिनागम श्रौर जिन-श्रध्यात्म का मर्ग समभने के लिए नयज्ञान की उपयोगिता एवं ग्रावश्यकता की महिमा जागृत होने के बाद स्वयं तो तद्विषयक गहरा श्रध्ययन मनन-चिन्तन किया ही, साथ ही इस विषय पर प्रवचन भी खूब किए।

इसी बीच एक समय ऐसा भी श्राया जब पूज्य गुरुदेव श्री कानजी स्वामी द्वारा संचालित श्राध्यात्मिक क्रान्ति एवं उसका विरोध श्रपने चरम-बिन्दू पर था। विरोध का स्तर बहुत ही नीचे उतर श्राने से समाज में सर्वत्र उत्तेजना का वातावरण था। गोहाटी, नैनवा श्रीर ललितपूर काण्डों ने समाज को अकओर दिया था।

इन सबके कारणों की जब गहराई से खोज की गई तो अन्य अनेक कारणों के साथ-साथ यह भी प्रतीत हुआ कि समाज और समाज के विद्वानों में नयों के सम्यक्जान की कमी भी इसमें एक कारण है।

इस कमी की पूर्ति हेतु शिक्षण शिविरों, शिक्षण-प्रशिक्षण शिविरों की श्रृं सला में प्रवचनकार प्रशिक्षण-शिविर की एक महत्त्वपूर्ण कड़ी और भी जुड गई। फलस्वरूप १६७७ से सोनगढ़ में प्रवचनकार प्रशिक्षण-शिविर आरम्भ हुए, जिनमें मुक्ते नय-प्रकरणों को विस्तार से समभाने का सुभवसर प्राप्त हुआ। बाद में 'नयचक्र' ग्रंथ के श्राधार पर नयो का गहराई से अध्ययन-अध्यापन १६७६ के शिविर में हुआ।

इससे पूर्व ही हिन्दी आत्मधर्म के सम्पादन का कार्य मेरे पास आ चुका था। जिसमे लगातार निकलनेवाले सम्पादकीयों ने समाज में अपना एक विशेष स्थान बना निया था। आदरणीय पाटनीजी ने तो मुक्तसे आत्मधर्म के सम्पादकीयों में नयों पर लेखमाला चलाने का अनुरोध किया ही, सिद्धान्ता चार्य पंडित कैलाशचन्दजी वाराशासी का भी एक पत्र मुक्ते प्राप्त हुआ, जिसमे उन्होंने मुक्ते आत्मधर्म के

सम्पादकीयों में 'दशधर्मों' के समान नय प्रकरणों पर सरल सुबोध भाषा में लिखने का धाग्रह किया था; पर चाहते हुए भी जब तक 'धर्म कें दशलक्षरण' ग्रौर 'कमबद्धपर्याय' के प्रकरण समाप्त नहीं हुए तब तक यह कार्य ग्रारम्भ न हो सका।

इस बीच नयों सम्बन्धी मेरा ग्रध्ययन-मनन चालू रहा, पर इस विषय की विभालता ग्रीर गम्भीरता को देखते हुए जब-जब इस पर कलम चलाने का विचार किया, तब-तब ग्रनेकों सकल्प-विकल्प सामने ग्राये, टूटी-फूटी नाव से सागर पार करने जैसा दुस्साहस लगा।

पूज्य गुरुदेव श्री कानजी स्वामी का वरदहस्त और मंगल श्राशीर्वाद ही मुभे इस महान् कार्य मे प्रवृत्त कर सका है। क्यों कि इसके आरम्भ का काल भी वही है, जबिक पूज्य गुरुदेवश्री 'क्रयबद्धपर्याय' और 'धर्म के दशलक्षरा।' की दिन-रात प्रशंसा कर रहे थे, लोगो को उनका स्वाध्याय करने के लिए प्रेरित कर रहे थे। फरवरी, १९८० मे सम्पन्न बड़ौदा पंचकल्याएक के अवसर पर बीच प्रवचन मे जब उन्होंने मुभे सभा मे से उठाकर अपने पास बुलाया, पीठ ठोकी और अपने पास ही बिठा लिया तथा अनेक-अनेक प्रकार से सम्बोधित किया, उत्साहित किया तो मुभने वह शक्ति जागृत हो गई कि घर आते ही मैंने 'जिनवरस्य नयचक्रम्' लिखना आरंभ कर दिया और अप्रेल, १९८० के अक से आतमधर्म मे भी इसे आरंभ कर दिया।

श्राज उनके श्रभाव में उनके ६३वें पावन जन्म-दिवस पर इसे पुस्तकाकार प्रकाशित होते देख हुदय भर श्राता है श्रीर विचार श्राता है कि उनके विरह में श्रव कौन पीठ थप-थपायेगा, कौन शाबासी देगा श्रीर कौन जन-जन को इसे पढ़ने की प्रेरणा देगा ?

श्रादरणीय विद्वद्वयं पंडित श्री लालचन्दजी भाई ने भी एकबार मुभसे श्राचार्य देवसेन के 'श्रुतभवनदीपक नयचक' के एक श्रश का श्रनुवाद करवाया, क्योंकि उन्हें प्राप्त श्रनुवाद में सन्तोष न था। जब मैंने उन्हें श्रनुवाद करके दिया तो उसे पढ़कर वे एकदम गद्गद् हो गये। उन दो पृष्ठों को वे वर्षों संभाल कर रसे रहे तथा जब-तब ग्रंथ का पूरा श्रनुवाद करने की प्रेरणा भी निरन्तर देते रहे। पर मेरी इच्छा तो नयों के सर्वांगीगा विवेचन प्रस्तुत करने की थी। यद्यपि मैं उनकी उस श्राज्ञा की पूर्ति नहीं कर सका, तथापि इसके प्रणयन में उनकी प्रेरणा एवं उत्साह-वर्षन ने भी संबल प्रदान किया है।

मेरी एक प्रवृत्ति है कि जब-जब मैं किसी विशेष विषय पर लिख रहा होता हूँ, तो मेरे दैनिक प्रवचनों मे वे विषय बलात् भ्रा ही जाते हैं तथा जब-जब जो भी लिखा जाता रहा, वह भ्रपने प्रतिभाशाली छात्रों को पहिले से सुनाता रहा हूँ, उनसे मंथन भी करता रहा हूँ। इसीप्रकार प्रवचनार्थ बाहर जाने पर भी मैं उस विषय पर कुछ प्रवचन भ्रवश्य करता हूँ, जो विषय मेरे लेखन में चल रहा होता है। इससे ग्रपने श्रोताग्रों को ताजा भीर नया चिन्तन तो देता ही हूँ, उनके द्वारा प्राप्त प्रश्नों के माध्यम से लेखनी में विषय भी इसप्रकार स्पष्ट होता चला जाता है, जिससे सर्व साधारण उसे ग्रहण कर सकें। इसप्रकार विषय की सरलता भीर सहजता में मेरे प्रतिभाषाली छात्रों एवं श्रोताभों का भी बहुत बड़ा योगदान है, परन्तु उनका नामोल्लेख करना न तो मुक्ते उचित ही प्रतीत होता है श्रीर न सम्भव ही है।

श्रात्मधर्म में निरन्तर प्रकाशित होने से श्रात्मधर्म के माध्यम से गम्भीर पाठकों का सहयोग तथा मन्तव्य प्राप्त होता रहता है, जिससे श्रागे विषय के विशेष स्पष्टीकरणा में सहायता मिलती रही है।

इसप्रकार यह 'जिनवरस्य नयचक्रम्' का पूर्वाद्धं प्रस्तुत है। स्रभी उत्तराद्धं शेष है, जिसमें द्रव्याधिक, पर्यायाधिक, नैगमादि नय तथा प्रवचनसार के ४७ नय स्रादि का विश्लेषण एवं तुलनात्मक स्रध्ययन प्रस्तुत करना है।

इसे सर्वाङ्कीरण बनाने हेतु झात्मधर्म के मार्च, १६६२ के श्रंक में एक विज्ञप्ति भी निकाली गई थी। जो कि इसप्रकार है:—

"जिनवरस्य नयचक्रम् नाम से सम्पादकीय लेखमाला की आप अब तक सत्तरह किश्तें पढ़ चुके हैं। इस लेखमाला का पूर्वाई समाप्ति की ओर है तथा बह शीघ्र ही पुस्तकाकार भी प्रकाशित होने जा रही है। हम चाहते हैं कि विषय का प्रतिपादन सर्वाङ्गीए। हो, उसमें किसी भी प्रकार की विषय संबंधी कोई कमी न रह जाय; तदर्थ प्रबुद्ध पाठकों का सहयोग अपेक्षित है। अतः प्रबुद्ध पाठकों से यह विनम्न अनुरोध है कि वे अब तक प्रकाशित विषयवस्तु का एक बार गम्भीरता से पुनरावलोकन करें। यदि कहीं कोई स्खलन, अपूर्णता या विरोधाभास प्रतीत हो अथवा कोई ऐसा प्रक्षन, शंका या आशंका शेष रह जाती हो, जिसका समाधान अपेक्षित हो तो तत्काल यहाँ सूचित करें; जिससे उनके अनुभव का लाभ उठाकर कृति को सर्वाङ्गीए। बनाया जा सके।"

— उपर्युक्त अनुरोध भी निष्फल नहीं गया । पाठकों के अनेक पत्र प्राप्त हुए, जिनसे इस विषय में उनकी गहरी रुचि और अध्ययन का पता तो चला ही, साथ ही ऐसे बिन्दु भी ध्यान में ग्राये जिनका स्पष्टीकरण अत्यन्त ग्रावश्यक था ।

इसके नामकरण के सम्बन्ध में भी मुक्ते एक बात कहनी है कि यह नयचक जिनेन्द्र भगवान का है, इसमें मेरा कुछ भी नहीं है। यह सोचकर ही इसका नाम 'जिनवरस्य नयचकम्' रखा है। दूसरी बात यह है कि यह ग्रन्थ तो हिन्दी भाषा में है भीर नाम है संस्कृत में — इस सन्दर्भ में भी मैंने बहुत विचार किया, पर धाचार्य भमृतचन्द्र के क्लोक का 'जिनवरस्य नयचकम्' — यह ग्रंश नेरे मन को इतना माया

<sup>े</sup> पुरुषार्थसिद्धयुपाय, श्लोक ५६

कि वह इसे छोड़ने को तैयार नहीं हुआ। अन्तर की अज्ञात प्रेरणा ही इसके मूल में रही है, इसमें मेरी बुद्धि की एक भी नहीं चली है। तदर्थ विज्ञों से क्षमाप्रार्थी हूँ।

दुरूह विषयवस्तु का प्रतिपादन यदि बिना शीर्षको के किया जाय तो वह पाठकों में ऊब पैदा करता है तथा पद-पद पर माने वाले शीर्षक प्रतिपादन प्रवाह को खण्डित करते हैं। इस बात का ध्यान रखकर 'जिनवरस्य नयचक्रम्' में मध्यम शैली का प्रयोग किया गया है। सम्पूर्ण विषय-वस्तु को शीर्षकों के मन्तर्गत विभाजित तो किया गया है, किन्तु उपशिष्कों को स्थान नहीं दिया गया है। बीच-बीच में मानेवाले शीर्षक मध्यायों का काम करते हैं, जो पाठकों को यथास्थान चिन्तन करने के लिए समय प्रदान करते हैं मौर विश्वाम लेने के लिए पड़ाव का काम करते हैं। यद्यपि मध्ययन के मार्ग में उपभीर्षक का भी उपयोग है, मध्ययन करते समय महत्वपूर्ण विषय-वस्तु कहीं खूट न जाय, इसके लिए वे गतिरोधक का काम करते हैं, तथापि ऐसा भी तो है कि पग-पग पर माने वाले बड़े-बड़े गतिरोधक भी मध्याव पैदा करते हैं, चालक में चिड़चिड़ापन पैदा करते हैं। दुर्घटनाम्रों को रोकने के लिए बने हुए बड़े-बड़े गतिरोधक कहीं-कहीं दुर्घटनाम्रों के हेतु भी बनते देखे जाते हैं। मत: यहाँ पैरामाफों के परिवर्तन से ही गतिरोधकों का काम लिया गया है। मिर्षक तो रखे गये हैं, पर उपशिर्षक नहीं।

महत्वपूर्ण शीर्षकों के मन्तर्गत प्रतिपादित विषयवस्तु के सन्दर्भ में उठने वाले प्रश्नों, शंकाओं व आशंकाओं के समाधान के लिए प्रश्नोत्तरों के शीर्षक भी बनाये गये हैं। इसप्रकार इस पूर्वाद्ध में ही कुल ४६ प्रश्नोत्तर भी भा गये हैं, जो विषयवस्तु की दुरूहता को कम करने में महत्वपूर्ण सहयोग प्रदान करते हैं।

जिनागम के जिन महत्वपूर्ण ग्रन्थों का अवगाहन इस ग्रन्थ के प्रण्यन में सहयोगी हुआ है, उनमें से जिनका प्रत्यक्ष उपयोग हुआ है, उनका तो उल्लेख संदर्भ ग्रन्थ सूची में हो गया है, तथापि ऐसे भी अनेक ग्रन्थराज हैं, जिनका उपयोग प्रत्यक्ष रूप से न होने के कारण उल्लेख संभव नहीं हो पाया है, पर उनका परोक्ष सहयोग अवश्य हुआ है। तदर्थ सभी के प्रति श्रद्धावनत हूँ।

यदि इस कृति के प्रध्ययन से श्रापको कुछ मिले तो श्रापसे श्रनुरोध है कि श्रपने प्रियजनों को भी वंचित न रखें। यदि एक भी पाठक ने इससे जिनवागी का मर्म समभने का मार्ग प्राप्त कर लिया तो मैं श्रपने श्रम को सार्थक समभूँगा।

जिनवर की बात जन-जन तक पहुँचे श्रीर समस्त जन निज को समक्रकर कृतार्थ हों – इस पावन भावना के साथ श्रपनी बात से विराम लेता हूँ।

<sup>- (</sup>डॉ०) हुकमचन्द भारित्ल

# जिनवरस्य नयचक्रम्

## मंगलाचरएा

जो एक शुद्ध विकारविजत,

जचल परम पदार्थ है।

जो एक बायकमाव निर्मल,

नित्य निज परमार्थ है।।

जिसके दरश व जानने,

का नाम दर्शन बान है।
हो नमन उस परमार्थ को,

जिसमें चरण ही ध्यान है।। १॥

निज आतमा को जानकर,

पहिचानकर जमकर अमी।

जो बन गये परमात्मा,

पर्याय में मी वे समी॥

वे साध्य हैं, आराध्य हैं,

आराधना के सार हैं।

हो नमन उन जिनदेव को,

जो मबजजधि के पार हैं॥२॥

भवचक्र से जो मन्यजन को,
सदा पार उतारती।
जगजालमय एकान्त को,
जो रही सदा नकारती॥
निजतत्त्व को पाकर भिवक,
जिसकी उतारें आरती।
नयचक्रमय उपलब्ध नित,
यह नित्यबोधक भारती॥३॥

नयचक्र के संचार में,
जो चतुर हैं, प्रतिबुद्ध हैं।
भवचक्र के संहार में,
जो प्रतिसमय सत्रद्ध हैं॥
निज आत्मा की साधना में,
निरत तन मन नगन हैं।
भव्यजन के दारण जिनके,
चरण उनको नमन है॥४॥

कर कर नमन निजमाव को.

जिन जिनगुरु जिनवचन को।

निजमाव निर्मलकरन को,

जिनवरकथित नयचक को।।

निजबुद्धिबल अनुसार,

प्रस्तुत कर रहा हूँ विक्कजन!

ध्यान रखना चाहिए,

यदि हो कहीं कुछ स्खलन॥ ५॥

# जिनवरस्य नयचक्रम्

## नयज्ञान की आवश्यकता

जिनागम के ममं को समक्तने के लिए नयों का स्वरूप समक्तना आवश्यक ही नहीं, अनिवार्य है; क्योंकि समस्त जिनागम नयों की भाषा में ही निबद्ध है। नयों को समक्षे बिना जिनागम का ममं जान पाना तो बहुत दूर, उसमें प्रवेश भी संभव नहीं है।

जिनागम के श्रम्यास (पठन-पाठन) में सम्पूर्ण जीवन लगा देने वाले विद्वज्जन भी नयों के सम्यक् प्रयोग से श्रपरिचित होने के कारण जब जिनागम के मर्म तक नहीं पहुँच पाते तब सामान्यजन की तो बात ही क्या करना?

'धवला' में कहा है :-

"एात्थि एएिंह विहूणं सुत्तं ग्रत्थोव्य जिनवरमदिम्ह । तो एायवादे एाउएा मुखिएो सिद्वंतिया होति ।।

जिनेन्द्र भगवान के मत में नयबाद के बिना सूत्र और धर्थ कुछ भी नहीं कहा गया है। इसलिए जो मुनि नयवाद में निपुण होते हैं, वे सच्चे सिद्धान्त के ज्ञाता समफने चाहिए।"

'द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक्र' में भी कहा है :-

"जे ग्रायविद्विविहीगा ताग गा वत्यूसहावज्यलद्धि। वत्युसहावविद्वृगा सम्माविद्वी कहं हुँ ति । ११८१।

जो व्यक्ति नयदृष्टि से विहीन हैं, उन्हें वस्तुस्वरूप का सही ज्ञान नहीं हो सकता। ग्रीर वस्तु के स्वरूप को नहीं जानने वाले सम्यग्दृष्टि कैसे हो सकते हैं ?"

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> धनसा पु॰ १, सण्ड १, जाग १, नावा ६० [जैनेन्द्र सिद्धान्तकोश भाग २, पृष्ठ ५१०]

धनादिकालीन मिथ्यात्व की ग्रंथि का भेदन भ्रात्मानुभवन के बिना संभव नहीं है, श्रीर भ्रात्मानुभवन भ्रात्मपरिज्ञानपूर्वक होता है। भ्रनन्त-धर्मात्मक श्रथीत् श्रनेकान्तस्वरूप भ्रात्मा का सम्यक्ज्ञान नयों के द्वारा ही होता है। श्रनेकान्त को नयमूलक कहा गया है। भ्रातः यह निश्चित है कि मिथ्यात्व की ग्रंथि का भेदन चतुराई से चलाये गए नयचक से ही संभव है।

नयों की चर्चा को ही सब भगड़ों की जड़ कहनेवालों को उक्त आगम-वचनों पर ध्यान देना चाहिए। नयों का सम्यक्ज्ञान तो बहुत दूर, नयों की चर्चा से भी अरुचि रखने वाले कुछ लोग यह कहते कहीं भी मिल जावेंगे कि ''समाज में पहिले तो कोई भगड़ा नहीं था, सब लोग शांति से रहते थे, पर जब से निश्चय-ध्यवहार का नया चक्कर चला है, तब से ही गाँव-गाँव में भगड़े आरंभ हो गए हैं।"

ये लोग जानबूभकर 'नयचक्र' को 'नया चक्कर' कहकर मजाक उड़ाते हैं, समाज को भड़काते हैं।

जहाँ एक श्रोर कुछ लोग नयज्ञान का ही विरोध करते दिखाई देते हैं, वहाँ दूसरी श्रोर भी कुछ लोग नयों के स्वरूप श्रौर प्रयोगिविध में परिपक्वता प्राप्त किये बिना ही उनका यद्वा-तद्वा प्रयोग कर समाज के वातावरण को श्रनजाने ही दूषित कर रहे हैं।

उन्हें भी इस ग्रोर ध्यान देना चाहिए कि ग्राचार्य ग्रमृतचंद्र ने जिनेन्द्र भगवान के नयचक को श्ररयन्त तीक्ष्णधारवाला ग्रौर दुःसाध्य कहा है। पर ध्यान रखने की बात यह है कि दुःसाध्य कहा है, श्रसाध्य नहीं। श्रतः निराश होने की ग्रावश्यकता नहीं है, किन्तु सावधानीपूर्वक समभने की श्रावश्यकता श्रवश्य है; क्योंकि वह नयचक श्रत्यन्त ही तीक्षण घारवाला है। यदि उसका सही प्रयोग करना नहीं ग्राया तो लाभ के स्थान पर हानि भी हो सकती है।

जह सत्थाएां माई सम्मत्तं जह तवाइगुगागिलए। घाउवाए रसो तह ग्रायमूलं अगोयंते।।

जैसे शास्त्रों का सूल अकारादि वर्गा हैं, तप आदि गुर्गों के भंडार साधु में सम्यक्त्व है, धातुवाद में पारा है; वैसे ही अनेकान्त का मूल नय है।

<sup>-</sup> द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक, गाथा १७५

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> ग्रत्यन्तनिशितधारं दुरासदं जिनवरस्य नयचकम् । – पुरुषार्थसिद्युपाय, श्लोक ५६

'पुरुषार्थसिद्ध्युपाय' के ५६वें श्लोक की टीका के भावार्थ में सचेत करते हुए ग्राचार्यकल्प पंडित टोडरमलजी लिखते हैं:-

"जैनमत का नयभेद समभ्रता भ्रत्यन्त कठिन है, जो कोई मूढ़ पुरुष बिना समभ्रे नयचक्र में प्रवेश करता है वह लाभ के बदले हानि उठाता है।"

वीतरागी जिनधर्म के मर्म को समक्षते के लिए नयचक में प्रवेश अर्थात् नयों का सही स्वरूप समक्षना अत्यन्त आवश्यक है; उनके प्रयोग की विधि से मात्र परिचित होना ही आवश्यक नहीं, अपितु उसमें कुशलता प्राप्त करना जरूरी है।

जिसप्रकार घत्यन्त तीक्ष्ण धारवाली तलवार से बालकवत् खेलना खतरे से खाली नहीं है; उसीप्रकार घत्यन्त तीक्ष्ण घारवाले नयचक का यद्वा-तद्वा प्रयोग भी कम खतरनाक नहीं है। जिसप्रकार यदि तलवार चलाना सीखना है तो सुयोग्य गुरु के निर्देशन में विधिपूर्वक सावधानी से सीखना चाहिए; उसीप्रकार नयों की प्रयोगविधि में कुशलता प्राप्त करने के लिए भी नयचक के संचालन में चतुर गुरु ही शरण हैं।

कहा भी है:-

गुरबो मबन्ति शरखं प्रबुद्धनयबक्रसंबाराः।

क्योंकि:-

"मुख्योपचार विवरण निरस्तदुस्तरिवनेयदुर्बोधा व्यवहार-निश्चयज्ञाः प्रवर्तयन्ते जगित तीर्थम् । व

मुख्य भीर उपचार कथन से शिष्यों के दुर्निवार सज्ज्ञानभाव को नष्ट कर दिया है जिन्होंने भीर जो निश्चय-व्यवहार नयों के विशेषज्ञ हैं, वे गुरु ही जगत में धर्मतीर्थ का प्रवर्तन करते हैं।"

जिनोदित नयंचक की विस्तृत चर्चा करने के पूर्व सभी पक्षों से मेरा हार्दिक अनुरोध है कि अरे भाई! जैनदर्शन की इस अद्भुत कथन-शैली को चक्कर मत कही, यह तो संसारचक्र से निकालने वाला अनुपम चक्र है। इसे समफने का सही प्रयत्न करो, इसे समभे बिना संसार के दु:खों से बचने का कोई उपाय नहीं है। इसे मजाक की वस्तु मत बनाओ,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> पुरुषार्थसिद्धयुपाय, श्लोक ४८

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup> वही, श्लोक ४

सामाजिक राजनीति में भी इस गंभीर विषय को मत घसीटो। इसका यद्वा-तद्वा प्रयोग भी मत करो, इसे समभी, इसकी प्रयोगविधि में कूशलता प्राप्त करो - इसमें ही सार है बीर सब तो संसार है व संसार-परिभ्रमण का ही साधन है।

नयों के स्वरूपकथन की आवश्यकता और उपयोगिता प्रतिपादित करते हुए ग्राचार्य देवसेन लिखते हैं :-

"यद्यप्यात्मा स्वनावेन नयपक्षातीतस्तयापि स तेन विना तयाविधी न भवितुमहत्यनादिकर्मवशादसत्कल्पनात्मकत्वादतो नयलक्षरामुख्यते ।।१

यद्यपि भ्रात्मा स्वभाव से नयपक्षातीत है, तथापि वह भ्रात्मा नयज्ञान के बिना पर्याय में नयपक्षातीत होने में समयं नहीं है, अर्थात् विकल्पात्मक नयज्ञान के बिना निर्विल्पक (नयपक्षातीत) भात्मानुभूति संभव नहीं है, क्योंकि ग्रनादिकालीन कर्मवश से यह ग्रसत्कल्पनार्थों में उलका हुन्ना है। म्रतः सत्कल्पनारूप ग्रथत् सम्यक् विकल्पारमक नयों का स्वरूप कहते हैं।"

नयों के स्वरूप को जानने की प्रेरणा देते हुए माइल्लघवल लिखते हैं:-

> "जइ इच्छह उत्तरिबुं ग्रण्णारामहोबहि सुलीलाए। ता सार् कुराह मइं सम्बद्ध हुरायतिमरमसण्डे।।2

यदि लीला मात्र से ब्रज्ञानरूपी समुद्र की पार करने की इच्छा है तो दूर्नयरूपी ग्रंधकार के लिए सूर्य के समान नयचक्र को जानने में ग्रपनी बुद्धि को लगाधी।" शास्त्र मकामपदायादगार्थार

क्योंकि:-

"लवणं व इसं मिरायं गायचक्कं समलसत्थमुद्धियर । सम्मा वि य सुम्र मिच्छा जीवार्ण सुरायमगरहियाणं।।3

जैसे नमक सब व्यंजनों को शुद्ध कर देता है, सुस्वाद बना देता है; 💢 वैसे ही समस्त शास्त्रों की शुद्धि का कत्ती इस नयचक को कहा है। सुनव के ज्ञान से रहित जीवों के लिए सम्यकश्रुत भी मिथ्या हो जाता है।"

<sup>े</sup> श्रुतभवनदोषक नयचक्र, पृष्ठ २६

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक, गाथा ४१६

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> वही, गाया ४१७

## नय का सामान्य स्वरूप

स्याद्पद से मुद्रित परमागमरूप श्रुतज्ञान के भेद नय हैं। यद्यपि श्रुतज्ञान एक प्रमाण है तथापि उसके भेद नय हैं। इसी कारण श्रुतज्ञान के विकल्प को नय कहा गया है। ज्ञाता के स्रोभिप्राय को भी नय कहा जाता है। प्रमाण सर्वग्राही होता है और नय संश्रास्ती; तथा नय प्रमाण द्वारा प्रकाशित पदार्थ के एक संश को अपना विषय बनाता है।

'म्रालापपद्धति' में नय का स्वरूप इस प्रकार स्पष्ट किया गया है :-

"प्रमाणेन वस्तुसंग्रहीतार्थेकांशो नयः श्रुतविकल्पो वा, ज्ञातुरिम-प्रायो वा नयः । नाना स्वमावेम्यो व्यावृत्य एकस्मिन् स्वभावे वस्तु नयति प्रापयतीति वा नयः ।

प्रमाण के द्वारा गृहीत वस्तु के एक आंश को ग्रहण करने का नाम नय है अथवा श्रुतज्ञान का विकल्प नय है अथवा ज्ञाता का अभिप्राय नय है अथवा नाना स्वभावों से वस्तु को पृथक् करके जो एकस्वभाव में वस्तु को स्थापित करता है, वह नय है।"

भ्रनन्त धर्मात्मक होने से वस्तु बड़ी जटिल है। उसको जाना जा सकता है, पर कहना कठित है। ग्रतः उसके एक-एक धर्म का ऋमपूर्वंक निरूपण किया जाता है। कौन धर्म पहिले ग्रीर कौन धर्म बाद में कहा जाय – इसका कोई नियम नहीं है।

भतः ज्ञानी वक्ता भपने अभिप्रायानुसार जब एक धर्म का कथन करता है तब कथन में वह धर्म मुख्य और अन्य धर्म गौरा रहते हैं।

इस अपेक्षा से ज्ञाता के अभिप्राय को नय कहा जाता है।

'तिलोयपण्णत्ति' में कहा है :-

"गागं होदि पमाणं गामो वि शादुस्स हिदियमावत्थो। भिज इन्दि सम्याज्ञान को प्रमाण ग्रीर ज्ञाता के अभिप्राय को नय कहा जाता है।"

कहीं-कहीं वक्ता के ग्रभिप्राय को नय कहा गया है।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> तिलोयपण्णिल, म० १, गाथा ८३

<sup>🤏</sup> स्याद्वादमंजरी, श्लोक २८ की टीका

मुख्य धर्म को विवक्षित धर्म भीर गौगा धर्म को भविवक्षित धर्म कहते हैं। पर घ्यान रहे नयों के कथन में भविवक्षित धर्मों की गौगाता ही भपेक्षित है, निषेध नहीं। निषेध भपेक्षित होने पर वह नय नहीं रह पावेगा, नयाभास हो जावेगा।

'प्रमेयकमलमार्तण्ड' में नय की परिभाषा में 'म्निराक्कृत प्रतिपक्ष' विशेषण डालकर 'गौरा' शब्द का भाव भ्रत्यन्त सफलतापूर्वक स्पष्ट कर दिया गया है। मालय यह है कि जिन घमों को प्रतिपक्ष मानकर गौरा किया गया है, प्रपित् उनके संबंध में मौन रखा गया है, उनका विधि-निषेध कुछ भी नहीं छिया गया है, उनके बारे में चुप्पी ही गौराता का रूप है। स्थारिप हुटें

मार्तण्डकार की परिभाषा इस प्रकार है :-

"ग्रनिराकृतप्रतिपक्षो वस्त्वंत्रग्राही ज्ञातुरिमप्रायो नयः।

प्रतिपक्षी घर्मों का निराकरण न करते हुए वस्तु के भंश को ग्रहण करने वाला जाता का भभिप्राय नय है।"

यह मुख्यता और गौराता वस्तु में विद्यमान धर्मों की अपेक्षा नहीं, अपितु वक्ता की इच्छानुसार होती है। विवक्षा-अविवक्षा, वार्णी के भेद हैं, वस्तु के नहीं। वस्तु में तो सभी धर्म प्रतिसमय अपनी पूर्ण हैसियत से विद्यमान रहते हैं, उनमें मुख्य-गौरा का कोई प्रश्न ही नहीं है — क्योंकि वस्तु में तो अनन्त गुराों को ही नहीं, परस्पर विरोधी प्रतीत होनेवाले अनन्त धर्म-युगलों को भी अपने में धारण करने की शक्ति है। वे तो वस्तु में अनादिकाल से हैं और अनन्तकाल तक रहेंगे भी। उनको एक साथ कहने की सामर्थ्य वार्णी में न होने के कारण वार्णी में विवक्षा-अविदक्षा और मुख्य-गौरा का भेद पाया जाता है।

इस कारण ही (वक्ता) के श्रीभप्राय को नय कहा गया है। र्रिती

नय ज्ञानात्मक भी होते हैं भीर वचनात्मक भी। जहाँ ज्ञानात्मक नय भ्रपेक्षित हों वहाँ ज्ञाता के भ्रभिप्राय को, भीर जहाँ वचनात्मक नय भ्रपेक्षित हों वहाँ वक्ता के भ्रभिप्राय को नय कहा जाता है। जिस्मिर्शी व

तथा नय सम्यक्श्रुतज्ञान के भेद होने से उनका बक्ता भी ज्ञानी होना झावश्यक है। ग्रतः ज्ञानी वक्ता के श्रीभप्राय को नय कहा जाता है। इसलिए चाहे ज्ञाता के श्रीभप्राय को नय कहो, चाहे बक्ता के श्रीभप्राय को नय कहो – एक ही बात है।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> प्रमेयकमलमार्तण्ड, पृष्ठ ६७६

यहाँ एक प्रश्न संभव है कि जब नय श्रुतकान के भेद हैं तो फिर वे बचनात्मक कैसे हो सकते हैं?

श्रुत को भी द्रव्यश्रुत ग्रीर भावश्रुत के भेद से दो प्रकार का माना गया है। ग्राचार्य समन्तभद्र ने श्रुतज्ञान को स्याद्वाद शब्द से भी भ्रमिहित किया है।

मित प्रादि पाँच ज्ञानों में नय श्रुतज्ञान में ग्रीर प्रत्यक्ष, स्मृति ग्रादि प्रमाणों में ग्रागमप्रमाण में ग्राते हैं। ग्रायम को द्रव्यश्रुत भी कहते हैं

द्रव्यश्रुत भीर भावश्रुत के समान नयों के भी द्रव्यनय भीर भावनय ऐसे दो भेद किये गए हैं।

पंचाध्यायीकार लिखते हैं :-

"व्रव्यनयो भावनयः स्यादिति मेवाव् द्विषा च सोऽपि यथा। पौव्गतिकः किल शब्दो व्रव्यं भावश्च चिदिति जीव गुर्सः ॥ ।

यह नय द्रव्यनय भौर भावनय के भेद से दो प्रकार का है। पौद्ग-लिक शब्द द्रव्यनय हैं भौर जीव का चैतन्यगुण भावनय है।"

धतः नयों के वचनात्मक होने में कोई विरोध नहीं है।

न्यायशास्त्र के प्रतिष्ठापक माचार्य सकलंकदेव नय को प्रमास से प्रकाशित पदार्थ को प्रकाशित करने वाला बताते हैं:--

"प्रमाखप्रकाशितार्थं विशेवप्ररूपको नयः ।3

प्रमाग द्वारा प्रकाशित पदार्थ का विशेष निरूपग करनेवाला नय है।" नयचक्रकार माइल्लघवल भी लिखते हैं:-

"गाणासहावभरियं वत्यु गहिऊण तं पमाणेण । एयंत्रणासराष्ट्रं पच्छा राग्यजुंजरां कुराह ॥४

भ्रनेक स्वभावों से परिपूर्ण वस्तु को प्रमाण के द्वारा ग्रहण करके तत्पश्चात् एकान्तवाद का नाश करने के लिए नयों की योजना करनी चाहिए।"

धवलाकार तो नयों की उत्पत्ति ही प्रमाण से मानते हैं। अपनी बात सिद्ध करते हुये वे लिखते हैं:-

<sup>ै</sup> म्राप्तमीमांसा, श्लोक १०५

र पंचाच्यायी पूर्वार्ख, श्लोक ५०५

व तस्वार्यराजवातिक, घ० १, सूत्र ३३

<sup>🖁</sup> द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक, गाथा १७२

### "पमासादो स्वयासमुज्यसी, ग्रस्तवसद्वे गुरस्वहासभावाहित्यायामुज्यसीदो । १

प्रमाण से नयों की उत्पत्ति होती है, क्योंकि वस्तु के ग्रज्ञात होने पर, उसमें गौराता ग्रौर मुख्यता का ग्राभिप्राय नहीं बनता।"

'द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक्त' में नय की परिभाषा इसप्रकार दी गई है:--

"जं गागीम वियप्पं सुवासयं वत्युष्रंस संगहमां। तं इह गायं पडतं गागी पुरा तेण मागिम ॥१७३॥

श्रुतज्ञान का ग्राश्रय लिये हुए ज्ञानी का जो विकल्प वस्तु के ग्रंश को ग्रहरण करता है, उसे नय कहते हैं। ग्रीर उस ज्ञान से जो युक्त होता है, वह ज्ञानी है।"

अन्य बातें सामान्य होने पर भी इसमें यह विशेषता है कि एक ओर तो ज्ञानी के विकल्प को नय कहा गया है और दूसरी ओर नय-ज्ञान से युक्त आत्मा को ज्ञानी माना गया है।

इसका मूलभाव यही प्रतीत होता है कि वे इस बात पर बल देना चाहते हैं कि सम्यक्नय ही नय हैं ग्रीर वह नय ज्ञानी के ही होते हैं, ग्रज्ञानी के नहीं। ग्रज्ञानी के नय नय नहीं, नयाभास हैं।

यद्यपि वस्तु भ्रनन्त धर्मात्मक है, तथापि नय उसके किसी एक धर्म को ही अपना विषय बनाता है। जिस धर्म को वह विषय बनाता है, वह मुख्य भ्रोर भ्रन्य धर्म गौगा रहते हैं।

'कार्तिकेयानुप्रेक्षा' में स्पष्ट लिखा है :-

"गागाधम्मजुवं पि य एयं घम्मं पि बुच्चदे घत्यं। तस्सेय विवक्लादो गितिय विवक्ला हु सेसागां॥

यद्यपि पदार्थ नाना धर्मों से युक्त होता है तथापि नय उसके एक धर्म को ही कहता है, क्योंकि उस समय उस धर्म की ही विवक्षा रहती है, शेष धर्मों की नहीं।"

वस्तु में अनन्त धर्म ही नहीं, अपितु परस्पर विरुद्ध प्रतीत होनेवाले अनन्त धर्म-युगल भी हैं। परस्पर विरुद्ध प्रतीत होनेवाले दो धर्मों में से

<sup>ै</sup> घवला पु० ६, खण्ड ४, भाग १, सूत्र ४७, पृष्ठ २४० [जैनेन्द्र सिकान्तकोश, भाग २, पृष्ठ ५२५]

र कार्तिकेयानुप्रेक्षा, गांचा २६४

एक धर्म को ही नय विषय करता है - इस तथ्य को घ्यान में रखकर पंचाध्यायीकार नय की चर्चा इसप्रकार करते हैं:--

> "इत्युक्तलक्षणेऽस्मिन् विरुद्धधर्मद्वयात्मके तस्वे । तत्राप्यन्यतरस्य स्याविह धर्मस्य वाचकक्च नयः ॥१

जिसका लक्षरा कहा गया है ऐसे दो विरुद्ध धर्मवाले तत्त्व में किसी एक धर्म का वाचक नय होता है।"

इन सब बातों को धवलाकार ने भीर भी अधिक स्पष्ट करने का यत्न किया है, जो कि इसप्रकार है:-

"को नयो नाम?

ज्ञातुरभिप्रायो नयः।

स्रभिप्राय इत्यस्य कोऽर्थः ?

प्रमाण्यिरप्रहोतार्थेकवेशवस्त्वध्यवसायः ग्रभिप्रायः । युक्तितः प्रमाणात् अर्थपरिप्रहः द्रव्यपर्याययोरन्यतरस्य ग्रथं इति परिप्रहो वा नयः । प्रमाणेन परिच्छित्रस्य वस्तुनः द्रव्ये पर्याये वा वस्त्वध्यवसायो नय इति यावत् । व

प्रश्न :- नय किसे कहते हैं ?

उत्तर:- ज्ञाता के अभिप्राय को नय कहते हैं।

प्रश्त :- प्रभिप्राय इसका क्या धर्थ है ?

उत्तर: - प्रमाण से गृहीत वस्तु के एकदेश में वस्तु का निश्चय ही मिश्राय है। युक्ति मर्थात् प्रमाण से ग्रर्थ ग्रहण करने ग्रथवा द्रव्य ग्रीर पर्यायों में से किसी एक को ग्रहण करने का नाम नय है। ग्रथवा प्रमाण से जानी हुई वस्तु के द्रव्य ग्रथवा पर्याय में ग्रथित् सामान्य या विशेष में वस्तु के निश्चय को नय कहते हैं, ऐसा ग्रभिप्राय है।"

नयों का कथन सापेक्ष ही होता है, निरपेक्ष नहीं; क्योंकि वे वस्तु के ग्रंगनिरूपक हैं। नयों के कथन के साथ यदि अपेक्षा न लगाई जावे तो जो बात वस्तु के ग्रंग के बारे में कही जा रही है, उसे सम्पूर्ण वस्तु के बारे में समक्त लिया जा सकता है, जो कि सत्य नहीं होगा। जैसे हम कहें 'श्रात्मा श्रनित्य है'; यह कथन पर्याय की अपेक्षा तो सत्य है, पर यदि इसे

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> पंचाध्यायी पूर्वार्द्ध, श्लोक ५०४

र जैनेन्द्र सिद्धान्तकोषा, भाग २, पृष्ठ ५१३

द्रव्य-पर्यायात्मक मात्मवस्तु के बारे में समक्र लिया जाय तो सत्य नहीं होगा, क्योंकि द्रव्य-पर्यायात्मक मात्मवस्तु तो नित्यानित्यात्मक है।

इसीलिए कहा है:-

"निरपेक्षा नया मिश्या सापेक्षा बस्तुतेऽर्थकृत् ।। ।

निरपेक्ष नय मिथ्या होते हैं ग्रौर सापेक्ष नय सम्यक् व सार्थक होते हैं।"

ग्रौर भी -

"ते सावेक्सा सुख्या शिलेक्सा ते वि दुण्शया होति। ?

वे नय सापेक्ष हों तो सुनय होते हैं भीर निर्पेक्ष हों तो दुनैय होते हैं।" भीर भी अनेक शास्त्रों में नयों की विभिन्न परिभाषाएँ प्राप्त होती हैं। उन सबको यहाँ देने की आवश्यकता नहीं है, क्योंकि उनमें वे ही बातें हैं जो कि समग्ररूप से उक्त कथनों में भा जाती हैं।

उक्त समस्त कथनों पर गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर निम्नानुसार तथ्य प्रतिफलित होते हैं :--

- १. नय स्याद्वादरूप सम्यक्श्रुतज्ञान के ग्रंश हैं।
- २. नयों की प्रवृत्ति प्रमारा द्वारा जाने हुए पदार्थ के एक अंश में होती है।
- ३. ग्रनन्त धर्मात्मक पदार्थं के कोई एक धर्म को ग्रथवा परस्पर विरुद्ध प्रतीत होने वाले धर्म-युगलों में से कोई एक धर्म को नंस ग्रपना विषय बनाता है।
- ४. वस्तु के किस घर्म को विषय बनाया जाये, यह ज्ञानी बक्ता के ग्रिभिप्राय पर निर्भर करता है।
- ५. नय ज्ञानी के ही होते हैं।
- ६. ज्ञानी वक्ता जिसको विषय बनाता है, उसे विवक्षित कहते हैं।
- ७. नयों के कथन में विवक्षित धर्म मुख्य होता है ग्रीर अन्य वर्म गौरा रहते हैं।
- प्त. नय गौण धर्मों का निराकरण नहीं करता, मात्र उनके सम्बन्ध में मौन रहता है।
- ६. नय ज्ञानात्मक भी होते हैं ग्रीर वचनात्मक भी।
- १०. सापेक्ष नय ही सम्यक्नय होते हैं, निरपेक्ष नहीं। जिन नयों के प्रयोग में उक्त तथ्य न पाये जावें, वस्तुतः वे नय नहीं हैं; नयाभास हैं।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> ग्राचार्य समन्तभद्र : भ्राप्तमीमांसा, कारिका १०८

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> कार्तिकेयानुप्रेक्षा, गाथा २६६

जीना का अर्घ जीण ठीक नहीं व्याकि जीण भरत्य अनि का का अर्घ जी का प्राच्या है टाकी के अंधा की: का भेट्ट नहांकर एक अंधा का प्राच्या के नाप छी वराण अनि अका है जीना आकार्य का कपने किया नियां की प्रामाणिकता

वस्तुस्वरूप के भ्रषिगम एवं प्रतिपादन में नयों का प्रयोग जैनदर्शन की मौलिक विशेषता है। अन्य दर्शनों में नय नाम की कोई चीज ही नहीं है; सर्वत्र प्रमागा की ही चर्चा है।

जैनदर्शन में तत्त्वार्थों के अधिगम के उपायों की चर्चा में प्रमासा भीर नय - दोनों का समानरूप से उल्लेख हैं।

मतः यह प्रश्न भी उठाया जाता है कि नय प्रमास हैं या मप्रमास । यदि मप्रमारा हैं तो उनके प्रयोग से क्या लाभ है ? भीर यदि प्रमारा है तो प्रमारा से भिन्न हैं या अभिन्न । यदि अभिन्न हैं तो फिर उनके अलग उल्लेख की भावश्यकता नहीं श्रीर भिन्न हैं तो फिर नय प्रमारा कैसे हो सकते हैं, अप्रमारा ही रहे।

इस प्रश्न का उत्तर माचार्य विद्यानन्दि इसप्रकार देते हैं :--

"नाप्रमार्गं प्रमारमं वा नयो ज्ञानात्मको मतः । स्यारप्रमाणेकदेशस्तु सर्वथाप्यविरोधतः ॥ २

नय न तो अप्रमास है और न प्रमास है, किन्तु ज्ञानात्मक है; अतः प्रमारा का एकदेश है - इसमें किसी प्रकार का विरोध नहीं है।"

इसी बात को स्पष्ट करते हुए सिद्धान्ताचार्य पं० कैलाशचनद्वजी लिखते हैं :-

"मंकाकार कहता है कि यदि नय प्रमास से मिन्न है तो वह भत्रमाण ही हुआ क्योंकि प्रमाण से भिन्न भत्रमाण ही होता है। एक ज्ञान प्रमारा भी न हो और भप्रमारा भी न हो, ऐसा तो सम्भव नहीं है क्योंकि किसी को प्रमाशा न मानने पर सप्रमाशाता मनिवार्य है और प्रप्रमाख न मानने पर प्रमाराता झनिवार्य है - दूसरी कोई गति नहीं है।

१ 'प्रमारानवैरधिगमः' : तत्त्वार्थसूत्र, ग्र० १, सूत्र ६

२ तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक : नयविवरसा, क्लोक १०

इसका उत्तर देते हुए ग्रंथकार कहते हैं कि प्रमाणता झौर अप्रमाणता के सिवाय भी एक तीसरी गित है, वह है प्रमाणके देशता — प्रमाण को एक देशपना। प्रमाण का एक देश न तो प्रमाण ही है क्यों कि प्रमाण का एक देश प्रमाण से सर्वथा अभिन्न भी नहीं है; और न अप्रमाण ही है क्यों कि प्रमाण का एक देश प्रमाण से सर्वथा भिन्न भी नहीं है। देश और देशी में कथं चित् भेद माना गया है।"

'श्लोकवार्तिक' में इस पर विस्तार से प्रकाश डाला है, वह इस-प्रकार है:-

> "स्वार्थनिश्चायकत्वेन प्रमाणं नय इत्यसत्। स्वार्थेकदेशनिर्णीतिलक्षणो हि नयः स्मृतः ॥४॥ नायं वस्तु न चावस्तु वस्त्वंशः कथ्यते यतः। नासमुद्रः समुद्रो वा समुद्रांशो यथोष्यते ॥४॥ तन्मात्रस्य समुद्रत्वे शेषांशस्यासमुद्रता। समुद्रबहुता वा स्यात्तस्वे क्वाऽस्तु समुद्रवत् ॥६॥ यथांशिनि प्रवृत्तस्य ज्ञानस्येष्टा प्रमाणता। तथांशेष्विप किन्न स्यादिति मानात्मको नयः॥७॥ सम्रांशिन्यपि निःशेषधर्माणां गुरणतागतौ। द्रव्यार्थिकनयस्येव व्यापाराम्मुख्यक्षपतः॥६॥ धर्मधर्मिसमूहस्य प्राधान्यार्पणया विदः। प्रमागत्वेन निर्णितेः प्रमागादपरो नयः॥६॥

स्व श्रीर श्रथं का निश्चायक होने से नय प्रमाण ही है – ऐसा कहना ठीक नहीं है क्योंकि स्व श्रीर श्रथं के एकदेश को जानना नय का लक्षरण है।।४।।

वस्तु का एकदेश न तो वस्तु है और न अवस्तु है। जैसे — समुद्र के अंश को न तो समुद्र कहा जाता है और न असमुद्र कहा जाता है। यदि समुद्र का एक अंश समुद्र है तो शेष अंश असमुद्र हो जायेगा और यदि समुद्र का प्रत्येक अंश समुद्र है तो बहुत से समुद्र हो जायेंगे और ऐसी स्थिति में समुद्र का जान कहाँ हो सकता है?।।४-६।।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक, पृष्ठ २३१-२३२, श्लोक १० की व्याख्या

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup> तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक : नयविवर्गा, श्लोक ४–६

जैसे ग्रंशी बस्तु में प्रवृत्ति करने वाले ज्ञान को प्रमाण माना जाता है वैसे ही वस्तु के ग्रंश में प्रवृत्ति करने वाले ग्रर्थात् जाननेवाले नय को प्रमाण क्यों नहीं माना जाता; ग्रतः नय प्रमाणस्वरूप ही है।।।।।

उक्त ग्राशंका ठीक नहीं है, क्योंकि जिस ग्रंशी या धर्मी में उसके सब ग्रंश या धर्म गौरा हो जाते हैं उस ग्रंशी में मुख्यरूप से द्रव्याधिकनय की ही प्रवृत्ति होती है ग्रंथीत् ऐसा ग्रंशी द्रव्याधिकनय का विषय है, मतः उसका ज्ञान नय है। ग्रीर धर्म तथा धर्मी के समूहरूप वस्तु के धर्मों ग्रीर धर्मी दोनों को प्रधानरूप से जानने वाले ज्ञान को प्रमारा कहते हैं।

मतः नय प्रमारा से भिन्न है।।५-६।।"

प्रमारा भीर नय का ग्रन्तर स्पष्ट करते हुए धवलाकार लिखते हैं:-

"िक च न प्रमार्गं नयः, तस्यानेकान्तविषयत्वात् । न नयः प्रमाणं, तस्येकान्तविषयत्वात् ।"

प्रमाण नय नहीं हो सकता, क्योंकि उसका विषय ग्रनेकान्त ग्रर्थात् ग्रनेक धर्मात्मक वस्तु है। ग्रीर न नय प्रमाण हो सकता है, क्योंकि उसका विषय एकान्त ग्रर्थात् ग्रनन्त धर्मात्मक वस्तु का एक ग्रंश (धर्म) है।"

प्रमाराशास्त्र के विशेषज्ञ ग्राचार्यं ग्रकलंकदेव तो नय को सम्यक्-एकान्त ग्रीर प्रमारा को सम्यक्-ग्रनेकान्त घोषित करते हुए लिखते हैं :-

"सम्यगेकान्तो नय इत्युच्यते । सम्यगनेकान्तः प्रमाणम् । नयार्पणा-वेकान्तो सर्वात एकनिश्चयप्रविणत्वात्, प्रमाणार्पणादनेकान्तो सर्वात स्रमेकनिश्चयाधिकरणत्वात् । २

सम्यगेकान्त नय कहलाता है ग्रीर सम्यगनेकान्त प्रमाण । नयविवक्षा वस्तु के एक धर्म का निश्चय करानेवाली होने से एकान्त है ग्रीर प्रमाण-विवक्षा वस्तु के ग्रनेक धर्मों की निश्चयस्वरूप होने के कारण ग्रनेकान्त है।

प्रमाण सर्व-नयरूप होता है, क्योंकि नयवाक्यों में 'स्यात्' शब्द लगाकर बोलने को प्रमाण कहते हैं। अप्रस्तित्वादि जितने भी वस्तु के निज स्वभाव हैं, उन सबको प्रथवा विरोधी धर्मों को युगपत् प्रहण करने-वाला प्रमाण है श्रौर उन्हें गौण-मुख्य भाव से ग्रहण वाला नय है। अ

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> जैनेन्द्र सिद्धान्तकोश, भाग २, पृष्ठ ५१६

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> तत्त्वार्थराजवार्तिक, ग्र० १, सूत्र ६

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> स्याद्वादमंजरी, श्लोक २८, पृष्ठ ३२१

४ वृहस्रयचक (देवसेनकृत), गाथा ७१

प्रमाण और नय को उदाहरण सहित स्पष्ट करते हुए पंचाध्यायी-कार लिखते हैं:-

> "तत्त्वमनिर्वचनीयं शुद्धब्रध्याश्विकस्य मतम् । गुरुषपर्ययवद्बरुयं पर्यायाश्विकनयस्य पक्षोऽयम् ।। यदिवमनिर्वचनीयं गुरुषपर्ययवत्तदेव नास्त्यन्यत् । गुणपर्ययवद्धदिवं तदेव तत्त्वं तथा प्रमाणमिति ।।

'तत्त्व अनिर्वचनीय है' - यह शुद्धद्रव्यायिकनय का पक्ष है। 'द्रव्य गुरापर्यायवान है' - यह पर्यायायिकनय का पक्ष है। भ्रीर 'जो यह अनिर्वचनीय है वही गुरापर्यायवान है, कोई अन्य नहीं; भ्रीर जो यह गुरापर्यायवान है वही तत्त्व है' - ऐसा प्रमारा का पक्ष है।"

यद्यपि इसप्रकार हम देखते हैं कि नय प्रमाण से भिन्न है, तथापि उसकी प्रामाणिकता में कोई संदेह की गुंजाइश नहीं है। वस्तुस्वरूप के प्रतिपादन में वह प्रमाण के समान ही प्रमाण (प्रामाणिक) है।

जैनदर्शन की इस धनुषम कथनशैली को अप्रमास समक्षकर उपेक्षा करना उचित नहीं है, अपितु इसे भलीभाँति समक्षकर इस शैली में प्रतिपादित जिनागम और जिन-अध्यात्म का रहस्य समक्षने का सफल यत्न किया जाना चाहिए। जैसा कि पहले कहा जा चुका है कि इसके जाने बिना जैनदर्शन का मर्म समक्ष पाना तो बहुत दूर, उसमें प्रवेश भी संभव नहीं है।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> पंचाध्यायी पूर्वार्द्ध, गाथा ७४७-७४८

# मूलनय : कितने ?

जिनागम में विश्वित्त स्थानों पर विश्वित्त सपेक्षाओं को ज्यान में रखकर नयों के मेद-प्रश्नेदों का वर्गीकरण विभिन्न रूपों में किया गया है। यदि एक स्थान पर दो नयों की चर्चा है तो दूसरी जगह तीन प्रकार के नयों का उल्लेख मिलता है। इसीप्रकार यदि तत्त्वार्थसूत्र में सात नयों की बात ग्राती है तो प्रवचनसार में ४७ नय बताये गए हैं।

'गोम्मटसार' व 'सन्मतितर्क' में तो यहाँ तक लिखा है :-

"नावविषा वयजवहा तावविषा चेव हाँति नयवादा ।3

जितने वचन-विकल्प हैं, उतने ही नयवाद हैं अर्थात् नय के भेद हैं।"

'श्लोकवार्तिक' के 'नयिववरएा' में श्लोक १७ से १६ तक आचार्य विद्यानित्द लिखते हैं कि नय सामान्य से एक, विशेष में — संक्षेप में दो, विस्तार से सात, और अति विस्तार से संख्यातभेद वाले हैं।

धवलाकार कहते हैं कि झवान्तर भेदों की अपेक्षा नय असंख्य प्रकार के हैं। उनका मूल कथन इसप्रकार है:-

"एवमेते संक्षेपेण गयाः सप्तविचाः, प्रवान्तर मेबेन युनरसंस्थेयाः ।

् इसतरह संक्षेप में नय सात प्रकार के हैं और धवान्तर भेदों से भसंख्यात प्रकार के समक्तना चाहिए।"

'सर्वार्यसिबि' के अनुसार नय अनन्त भी हो सकते हैं, क्योंकि प्रत्येक वस्तु की शक्तियाँ अनन्त हैं, अतः प्रत्येक शक्ति की अपेक्षा भेद को प्राप्त होकर नय अनन्त-विकल्परूप हो जाते हैं। ध

१ तत्त्वार्थसूत्र, घ० १, सूत्र ३३

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> प्रवचनसार, परिशिष्ट

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> (क) गोम्मटसार कर्मकाण्ड, गाथा ८६४

<sup>(</sup>स) सन्मतितर्क, का० ३, गाथा ४७

ह घवला, पु॰ १, संड १, भाग १, सूत्र १, पृष्ठ ६१

४ सर्वार्थसिद्धि, प्र० १, सूत्र ३३ की टीका, पृष्ठ १०२

प्रवचनसार में भी ग्रनन्त नयों की चर्चा है।

नयचक भी उतना ही जटिल है जितनी कि उसकी विषयभूत ग्रनन्तधर्मात्मक वस्तु । विस्तार तो बहुत है, किन्तु क्षेपचक ग्रीर ग्रालाप-पद्धति में मूलनयों की चर्चा इसप्रकार की गई है:—

"णिञ्ज्यववहारणवा मूलिममेया एावाण सञ्चाणं । णिञ्ज्यवताहणहेउ पञ्जयवन्वत्थियं मुणह ॥३

सर्वनयों के मूल निश्चय ग्रीर व्यवहार - ये दो नय हैं। द्रव्यार्थिक व पर्यायार्थिक - ये दोनों निश्चय व्यवहार के हेतु हैं।"

उक्त छन्द का ग्रर्थ इसप्रकार भी किया गया है :-

'नयों के मूलभूत निश्चय ग्रीर व्यवहार दो भेद माने गये हैं, उसमें निश्चयनय तो द्रव्याश्रित है भीर व्यवहारनय पर्यायाश्रित है, ऐसा समभना चाहिए।"<sup>3</sup>

नयचक्र के उक्त कथन में जहां एक ग्रोर निश्चय ग्रौर व्यवहार को मूलनय कहा गया है, वहीं दूसरी ग्रोर उसी नयचक्र में द्रव्यायिक ग्रौर पर्यायायिक नयों को मूलनय बताया गया है।

द्रव्याधिक भीर पर्यायाधिक नयों को मूलनय बताने वाली गाथा इसप्रकार है:-

"दो चेव य मूलराया, मिराया वन्त्रत्य पञ्जयत्यगया । प्रको प्रसंदर्शसा ते तब्मेया मुख्यक्यानार

द्रव्याधिक भीर पर्यायाधिक - ये दो ही मूलनय कहे हैं, झन्य प्रसंख्यात-संख्या को लिए इनके ही भेद जानना चाहिए।"

इसप्रकार दो दृष्टियां सामने आती हैं। एक निश्चय-ध्यवहार को मूलनय बताने वाली और दूसरी द्रव्याधिक-पर्यायाधिक नयों को मूलनय बताने वाली।

दोनों दृष्टियों में समन्वय की चर्चा भी हुई है।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> प्रवचनसार, परिशिष्ट

२ (क) द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक, गाथा १८२

<sup>(</sup>ल) श्रालापपद्धति, गाथा ३

अजार्चार्य शिवसागर स्मृति ग्रंथ, पृष्ठ ५६१

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक, गा**धा १**८३

पंचाच्यासीकार ने व्यवहार भीर पर्यामाधिक नय को कथंचित् एक बताते हुए कहा है:--

"पर्यायायिक नय इति यदि चा व्यवहार एवं नामेति । एकार्थी यस्मादिह सर्वोऽप्युपचार मात्रः स्यात् ॥

पर्यायाधिक कहो या व्यवहारनय – इन दोनों का एक ही अर्थ है, क्योंकि इस नय के विषय में जितना भी व्यवहार होता है, वह उपचारमात्र है।"

नयचक की गाथा १८२ का दूसरे प्रकार से किया गया उक्त अर्थ भी दोनों में समन्वय का ही प्रयास लगता है।

यद्यपि निश्चयनय को द्रव्याश्रित एवं व्यवहारनय को पर्यायाश्रित बताकर दोनों प्रकार के मूलनयों में समन्वय का प्रयास किया गया है, तथापि यह निश्चितरूप से केंद्वी जा सकता है कि निश्चय-व्यवहार द्रव्याधिक-पर्यायाधिक के पर्यायवाची नहीं हैं।

नयचक की गाथा १८२ में निश्चय-व्यवहार को सर्वनयों का मूल बताने के तत्काल बाद गाथा १८३ में द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक को मूलनय बताने से ऐसा लगता है कि ग्रंथकार कुछ विशेष बात कहना चाहते हैं। यदि वे निश्चय-व्यवहार भ्रौर द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक को पर्यायवाची मानते होते तो फिर उन्हें भ्रगली ही गाथा में मूलनयों के रूप में उनका पृथक् उल्लेख करने की क्या भावश्यकता थी?

इस संदर्भ में गाथा १८२ की दूसरी पंक्ति महत्त्वपूर्ण है, उस पर ध्यान दिया जाना चाहिए। उसमें वे द्रव्याधिक-पर्यायाधिक को निश्चय-ध्यवहार का हेतु कहते हैं। यहाँ साधन शब्द का अर्थ व्यवहार किया आ रहा है, जो कि अनुचित नहीं है।

गाया १८२-१८३ पर व्यान देने पर ऐसा लगता है कि नयन्त्रकार निश्चय-व्यवहार को तो मूलनय मानते ही हैं; साथ ही उनके हेतु हीने से द्रव्यार्थिक भौर पर्यायार्थिक नयों को भी मूलनय स्वीकार करते हैं।

यहाँ पर द्रव्याधिकनय निश्चयनय का ग्रीर पर्यायाधिकनय व्यवहार-नय का हेतु हैं - ऐसा कहने के स्थान पर यह भी कहा जा सकता है कि

१ पंचाच्यायी, भ० १, श्लोक ४२१

द्रव्याधिक-पर्यायाधिक दोनों ही नय निश्चय-व्यवहार — दोनों नयों के हेतु हैं। जिनागम में समागत अनेक प्रयोगों से हमारी बात सहज सिद्ध होती है, क्योंकि द्रव्याधिक के अनेक भेदों को अध्यातम में व्यवहार कहा जाता है तथा पर्यायाधिक के अनेक भेदों का कहीं-कहीं निश्चय के रूप में भी कथन मिल जावेगा।

वस्तुतः यह दो प्रकार की कथन-पद्धतियों के भेद हैं, इन्हें एक-दूसरे से मिलाकर देखने की आवश्यकता ही नहीं है। मुख्यतः अध्यातम-पद्धति में निश्चय-व्यवहार शैली का प्रयोग होता है और आगम-पद्धति में द्रव्याधिक-पर्याधिक शैली का प्रयोग देखा जाता है।

यद्यपि ये दोनों शैलियां भिन्न-भिन्न हैं और इनके प्रयोग भी भिन्न-भिन्नरूप में होते हैं; तथापि इनके प्रयोगों के बीच कोई विभाजन रेखा खींचना संभव नहीं है, क्योंकि आगम और अध्यात्म व उनके अभ्यासियों में भी ऐसा कोई विभाजन नहीं है। आगमाम्यासी अध्यात्मी भी होते हैं, इसीप्रकार अध्यात्मी भी आगमाम्यास करते ही हैं। तथा ग्रंथों में भी इसप्रकार का कोई पक्का विभाजन नहीं है। आगम ग्रंथों में अध्यात्म की और अध्यात्म ग्रंथों में आगम की चर्चा पाई जाती है।

यद्यपि निश्चय-ध्यवहार श्रीर द्रव्याधिक-पर्यायाधिक पर्यायवाची नहीं हैं; तथापि द्रव्याधिक निश्चयनय के श्रीर पर्यायाधिक व्यवहारनय के कुछ निकट श्रवश्य है।

उक्त सम्पूर्णं चर्चा के उपरान्त भी यह प्रश्न तो खड़ा ही है कि दो मूलनय कौन हैं - निश्चय-व्यवहार या द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक।

बहुत-कुछ विचार-विमर्श के बाद यही उचित लगता है कि भ्रष्यात्म-शैली के मूलनय निश्चय-व्यवहार हैं भीर भ्रागम-शैली के मूलनय द्रव्याधिक-पर्यायाधिक हैं।

'म्रालापपद्धति'। में लिखा है :-

"वुनरप्यध्यात्मभाषया नया उच्यन्ते । तावन्यूलनयौ हौ विश्वयो-

फिर भी भ्रष्यात्म-भाषा के द्वारा नयों का कथन करते हैं। मूलनय दो हैं - निश्चय भ्रोर व्यवहार।"

<sup>े</sup> आलापपद्धति, पृष्ठ २२८ [यह लघुग्रन्थ भारतीय ज्ञानपीठ द्वारा प्रकाशित 'द्रथ्य-स्वभावप्रकाशक नयचक' के श्रंत में मुद्रित है। उक्त पृष्ठ संख्या इस ग्रंथ के अनुसार दी गई है। ग्रागे भी इसी प्रति के श्राचार पर पृष्ठ संख्या दी जावेगी।]

इस कथन से भी यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि निश्चय-व्यवहार अध्यात्म के नय हैं।

उक्त दोनों दृष्टियों को लक्ष्य में रखकर विचार करने पर मूलनय दो-दो के दो युगलों में कुल मिलाकर चार ठहरते हैं:-

- (क) १. निश्चय २. व्यवहार
- (ख) १. द्रव्याधिक २. पर्यायाधिक

लगता है कि द्रव्याधिक-पर्यायाधिक को निश्चय-व्यवहार का हेतु कहकर ग्रंथकार ग्रागम को भ्रष्यात्म का हेतु कहना चाहते हैं। द्रव्याधिक-पर्यायाधिक भ्रागम के नय हैं भौर निश्चय-व्यवहार भ्रष्यास्म के नय हैं; म्रतः यहाँ द्रव्याधिक-पर्यायाधिक को निश्चय-व्यवहार का हेतु कहने से यह सहज ही प्रतिफलित हो जाता है कि भ्रागम भ्रष्यात्म का हेतु है, कारण है, साधन है।

भारमा का साक्षात् हित करनेवाला तो भ्रध्यात्म ही है, भ्रागम तो उसका सहकारी कारण है – यही बताना उक्त कथन का उद्देश्य भासित होता है।

निष्कर्ष के रूप में कहा जा सकता है कि मूलनय निश्चय-व्यवहार ही हैं, द्रव्याधिक-पर्यायाधिक को तो निश्चय-व्यवहार के हेतु होने से मूलनय कहा गया है।

केई नर निश्चय से आत्मा को शुद्ध मान,
हुए हैं स्वच्छंद न पिछानें निज्युद्धता।
केई व्यवहार दान, तप, शीलमाव को ही,
आत्मा का हित मान छाड़ें नहीं मुद्धता॥
केई व्यवहारनय-निश्चय के मारग को,
भिन्न-मिन्न जानकर करत निज उद्धता।
जाने जब निश्चय के भेद व्यवहार सब,
कारण को उपचार माने तब बुद्धता॥॥॥
- श्राचार्यकत्य पण्डित श्री टोडरमलजी

## — निरुचय-व्यवहार : विरोध-परिहार ~~~~

तिश्चय और व्यवहारनयों में विषय के मेद से परस्पर विरोध है। निश्चयनय का विषय अमेद है, व्यवहारनय का विषय मेद है। निश्चयनय पूर्णानन्दस्वरूप, एक, अखण्ड, अमेद आत्मा को विषय बनाता है और व्यवहारनय वर्त्तमानपर्याय, राग आदि मेद को विषय बनाता है। इसप्रकार दोनों के विषय में अन्तर है। निश्चय का विषय द्रव्य है, व्यवहार का विषय पर्याय है। इसप्रकार दो नयों का परस्पर विरोध है।

इन नयों के विरोध को नाश करनेवाले स्थात्पद से चिह्नित जिनवचन हैं। 'स्थात्' अर्थात् कथिं चत् — किसी एक अपेक्षा से। जिनवचनों में प्रयोजनवश द्रव्याधिकनय को मुख्य करके निरचय कहा है तथा पर्यायाधिकनय या अशुद्धद्रव्याधिकनय को गौगा करके व्यवहार कहा है। पर्याय में जो अशुद्धता है, वह द्रव्य की ही है; इसप्रकार पर्यायाधिकनय को अशुद्धद्रव्याधिकनय नय भी कहा है।

देखो ! त्रिकाल, ध्रुव, एक, ग्रलण्ड, ज्ञायकभाव को मुख्य करके, निश्चय कहकर सत्यार्थ कहा है भीर पर्याय को गोण करके, व्यवहार कहकर असत्यार्थ कहा है।

इसप्रकार जिनवचन 'स्यात्' पद द्वारा दोनों नयों का विरोध मिटाते हैं।

> - ग्राध्यात्मिक सत्पुरुष श्री कानजी स्वामी [प्रवचनरत्नाकर भाग १, प्रवट १७०]

# निश्चय और व्यवहार

दिगम्बर जैन समाज में निश्चय श्रीर व्यवहार श्राज के बहुर्चाचत विषय हैं। नयों के नाम पर श्राज जो भी चर्चा होती है उसमें निश्चय श्रीर व्यवहार ही मुख्य विषय रहते हैं। निश्चय श्रीर व्यवहार श्राज शास्त्रीय चर्चा के ही विषय नहीं रहे हैं, श्रिपतु उनके नाम पर पार्टियाँ भी बन गई हैं। शिविरों की चर्चा श्री श्राज जन-साधारण के द्वारा निश्चय श्रीर व्यवहार के नाम से की जाने लगी है। यहाँ निश्चय वालों का शिविर लगा है, वहाँ व्यवहार वालों का – इसप्रकार की चर्चा करते लोग श्रापको कहीं भी मिल जावेंगे।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि जो चर्चा कभी विद्वानों की गोष्ठियों तक में न होती थी, वह ग्राज जन-जन की वस्तु बन गई है - इसका एकमात्र श्रेय यदि किसी को है तो वह श्री कानजी स्वामी को है, जिन्होंने जनोपयोगी जिनागम की इस ग्रद्भुत प्रतिपादन शैली को घर-घर तक पहुँचा दिया है।

यद्यपि निश्चय-व्यवहार की शैली में निबद्ध जिनागम का मध्ययन,
मनन भौर चर्चा ग्राज सारा समाज करने लगा है, यह एक शुभ लक्षण है;
तथापि एक प्रशुभं प्रवृत्ति भी इसके साथ पनपने लगी है। वह यह है कि
यह कलहप्रिय दिगम्बर जैन समाज पहिले से ही गाँव-गाँव में अपने व्यक्तिगत राग-द्वेषों के कारण गुटों में विभक्त है भौर निरन्तर किसी न किसी
बात को लेकर लड़ता-भगड़ता रहा है। अब वे ही गुट निश्चय-व्यवहार के
नाम पर भी लड़ने-भगड़ने लगे हैं भौर अपनी व्यक्तिगत कषायों को
निश्चय-व्यवहार के नाम से व्यक्त करने लगे हैं तथा कुछ निहित स्वार्थी
लोग निश्चय-व्यवहार की तात्विक चर्चा को सड़कों पर लाकर उत्तेजना
फैलाकर अपने स्वार्थ की सिद्धि में संलग्न हो गए हैं।

जन-सामान्य तो ग्रभी निश्चय-व्यवहार का सही स्वरूप समभ नहीं पाया है, ग्रतः उन्हें भड़काने में इन्हें कभी-कभी ग्रौर कहीं-कहीं सफलता भी मिल जाती है। समाज में शांति बनी रहे ग्रौर निश्चय-व्यवहार शैली में निबद्ध जिनागम का मर्म जन-जन तक पहुँच सके, इसके लिए निश्चय-व्यवहार नयों का स्वरूप सम्पूर्ण समाज समभे – यह बहुत जरूरी है। जिनागम की यह सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण निर्विवाद प्रतिपादन-शैली व्यक्तिगत

स्वार्थों भीर सामाजिक राजनीति में उलभकर उपेक्षित न हो जायें — तदर्थं जिनागम के परिपेक्ष्य में इसका सप्तमाण गंभीरतम विवेचन भ्रपेक्षित है। यही कारण है कि यहाँ इस पर विस्तार से विचार किया जा रहा है।

जिनागम में निश्चय-व्यवहार की भनेक परिभाषाएँ प्राप्त होती हैं।

नयचक्रकार माइल्लघवल लिखते हैं:-

"जो तियमेदुवयारं घम्माणं कुराइ एगवत्युस्त । सो ववहारो मणियो विवरीमो राज्युमी होइ ।।"

जो एक वस्तु के धर्मों में कथंचित् भेद व उपचार करता है, उसे व्यवहारनय कहते हैं भीर उससे विपरीत निश्चयनय होता है।"

इसीप्रकार का भाव ग्रालापपद्धति में भी व्यक्त किया गया है:-

"ग्रमेदानुपचारतया वस्तु निश्चीयत इति निश्चयः । मेदोपचारतया वस्तु व्यवह्रियत इति व्यवहारः ।

ग्रभेद ग्रौर ग्रनुपचाररूप से वस्तु का निश्चय करना निश्चयनय है ग्रौर भेद तथा उपचाररूप से वस्तु का व्यवहार करना व्यवहारनय है।"

पंचाध्यायीकार इसी बात को इसप्रकार व्यक्त करते हैं:-

"लक्षणमेकस्य सतो यथाकथञ्जिद्यथा द्विधाकरणम् । व्यवहारस्य तथा स्यात्तवितरणा निश्चयस्य पुनः ॥३

जिसप्रकार एक सत् को जिस किसी प्रकार से विभाग करना व्यवहार-नय का लक्षरा है, उसीप्रकार इससे उल्टा निश्चयनय का लक्षरा है।"

पण्डितप्रवर म्राशाधरजी लिखते हैं:-

"कर्त्ताद्या वस्तुनो भिन्ना येन निश्चयसिद्धये । साध्यन्ते व्यवहारोऽसौ निश्चयस्तवभेवदक् ।।3

जो निश्चय की प्राप्ति के लिए कर्ता, कर्म, करण भ्रादि कारकों को जीव भ्रादि वस्तु से भिन्न बतलाता है, वह व्यवहारनय है तथा भ्रभिन्न देखनेवाला निश्चयनय है।"

· The start +

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक्र, गाथा २६४

र पंचाच्यायी, ग्र० १, श्लोक ६१४

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> अनागारधर्मामृत, भ्र० १, श्लोक १०२

इसिप्रकार का भाव नागसेन के तत्त्वानुशासन में भी व्यक्त किया गया है:-

> "मिन्न कर्तृ कर्मावि विषयो निश्वयो नयः। व्यवहारनयो भिन्न कर्त् कर्माविगोचरः।।

जिसका भिभन्न कर्ता-कर्म भादि विषय हैं, वह निश्चयनय है भीर जिसका विषय भिन्न कर्ता-कर्म भादि हैं, वह व्यवहारनय है।"

'झात्मख्याति' में झाचार्य झमृतचन्द्र ने जो परिभाषा दी है, वह इसप्रकार है:-

"ग्रात्माथितो निश्चयनय, पराश्रितो व्यवहारनय: 1°

ग्रात्माश्रित कथन को निश्चय ग्रीर पराश्रित कथन को व्यवहार कहते हैं।"

भूतार्थ को निश्चय भौर अभूतार्थ को व्यवहार कहनेवाले कथन भी उपलब्ध होते हैं।

भनेक शास्त्रों का भ्राधार लेकर पण्डितप्रवर टोडरमलजी ने निश्चय-व्यवहार का सांगोपांग विवेचन किया है 3, जिसका सार इसप्रकार है :--

- (१) सच्चे निरूपण को निश्चय भ्रौर उपचरित निरूपण को व्यवहार कहते हैं।  $^{4}$
- (२) एक ही द्रव्य के भाव को उस रूप ही कहना निश्चयनय है ग्रीर उपचार से उक्त द्रव्य के भाव को ग्रन्य द्रव्य के भावस्वरूप कहना व्यवहारनय है। जैसे – मिट्टी के घड़े को मिट्टी का कहना निश्चयनय का कथन है ग्रीर घी का संयोग देखकर घी का घड़ा कहना व्यवहारनय का कथन है। प
- (३) जिस द्रव्य की जो परिगाति हो, उसे उस ही का कहना निश्चयनय है और उसे ही अन्य द्रव्य की कहनेवाला व्यवहारनय है।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> समयसार गाथा २७२ की भ्रात्मख्याति टीका

<sup>े (</sup>क) समयसार गाथा ११ (ख) पुरुषार्थसिख्युपाय, श्लोक ५

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> मोक्षमार्गप्रकाशक, पृष्ठ २४८-२५७

<sup>¥</sup> वही, पृष्ठ २४६-४६

<sup>¥</sup> वही, पृष्ठ २४६

ब वही, पृष्ठ २५०

(४) व्यवहारनय स्वद्रव्य को, परद्रव्य को व उनके भावों को व कारण-कार्यादिक को किसी को किसी में मिलाकर निरूपण करता है तथा निश्चयनय उन्हों को यथावत् निरूपण करता है, किसी को किसी में नहीं मिलाता है।

उक्त समस्त परिभाषामों पर ध्यान देने पर निम्नलिखित निष्कर्षे निकलते हैं:-

िय यार्रोगिंश. निश्चयनय का विषय अभेद है और व्यवहारनय का भेद।

- २. निश्चयनय सच्चा निरूपण करता है श्रीर व्यवहारनय उपचरित।
- ३. निश्चयनय सत्यार्थ है भीर व्यवहारनय ग्रसत्यार्थ।
- ४. निश्चयनय ब्रात्माश्रित कथन करता है श्रीर व्यवहारनय पराश्रित।
- ४. निष्चयनय असंयोगी कथन करता है और व्यवहारनय संयोगी।
- ६. निश्चयनय जिस द्रव्य का जो भाव या परिएाति हो, उसे उसी द्रव्य की कहता है; पर व्यवहारनय निमित्तादि की भ्रपेक्षा लेकर भ्रन्य द्रव्य के भाव या परिएाति को भ्रन्य द्रव्य तक की कह देता है।
- ७. निश्चयनय प्रत्येक द्रव्य का स्वतन्त्र कथन करता है जबकि व्यवहार अनेक द्रव्यों को, उनके भावों, कारण-कार्यादिक को भी मिलाकर कथन करता है।

इसप्रकार हम देखते हैं कि निश्चय और व्यवहार की विषय-वस्तु और कथनशैली में मात्र भेद ही नहीं ग्रिपितु विरोध दिखाई देता है। क्योंकि जिस विषय-वस्तु को निश्चयनय ग्रिभेद ग्रिखण्ड कहता है, व्यवहार उसी में भेद बताने लगता है ग्रीर जिन दो वस्तुग्रों को व्यवहार एक बताता है, निश्चय के ग्रनुसार वे कदापि एक नहीं हो सकती हैं।

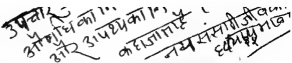
जैसा कि समयसार में कहा है :-

"ववहारणग्रो भासदि जीवो देहो य हवदि खलु एक्को। ण दु णिच्छयस्स जीवो देहो य कदा वि एक्कट्टो।।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> मोक्षमार्गप्रकाशक, पृष्ठ २५१

र समयसार, गाथा २७

#### निष्यय भीर व्यवहार ]



क्यवहारनय कहता है कि जीव सौर देह एक ही हैं स्रोर निश्चयनय कहता है कि जीव सौर देह कदापि एक नहीं हो सकते।"

यहाँ यह बात घ्यान देने योग्य है कि व्यवहार मात्र एक अखण्ड वस्तु में भेद ही नहीं करता, अपितु दो भिन्न-भिन्न वस्तुओं में अभेद भी स्थापित करता है। इसीप्रकार निश्चय मात्र एक अखण्ड वस्तु में भेदों का निषेध कर अखण्डता की ही स्थापना नहीं करता, अपितु दो भिन्न-भिन्न वस्तुओं में व्यवहार द्वारा प्रयोजनवश स्थापित एकता का खण्डन भी करता है।

इसप्रकार निश्चयनय का कार्य पर से भिन्नत्व भीर निज में अभिन्नत्व स्थापित करना है तथा व्यवहार का कार्य भभेदवस्तु को भेद करके समभाने के साथ-साथ भिन्न-भिन्न वस्तुभीं के संयोग व तिक्षमित्तक संयोगी-भावों का ज्ञान कराना है। यही कारण है कि निश्चयनय का कथन स्वाश्रित और व्यवहारनय का कथन पराश्रित होता है तथा निश्चयनय के कथन को सत्यार्थ सच्चा और व्यवहारनय के कथन को भसत्यार्थ उपचरित कहा जाता है।

उक्त उदाहरण में ही देखिए, जहाँ व्यवहारनय देह श्रीर श्रास्मा में एकत्व स्थापित करता दिखाई दे रहा है, वहीं निश्चयनय उससे स्पष्ट इन्कार कर रहा है। कह रहा है कि जीव श्रीर देह कदापि एक नहीं हो सकते।

व्यवहार की दृष्टि संयोग पर है, भीर निश्चय की दृष्टि म्रसंयोगी तत्त्व पर।

इसीप्रकार:-

"ववहारेणुवदिस्सवि गागिस्स चरित्त वंसग्रं गाग्रं। गुवि गाग्रं गुचिरतं गुवंसम् जाग्रा गो सुद्धो।।"

ज्ञानी (आत्मा) के चारित्र, दर्शन, ज्ञान यह तीन भाव व्यवहार से कहे जाते हैं; निश्चय से ज्ञान भी नहीं है, चारित्र भी नहीं है और दर्शन भी नहीं है; ज्ञानी तो एक शुद्ध ज्ञायक ही है।"

इसमें व्यवहारनय ने एक अक्षण्ड आत्मा को ज्ञान, दर्शन, चारित्र से भेद करके समभाया है, किन्तु निश्चय ने सब भेदों का निषेचकर आत्मा को अभेद ज्ञायक स्थापित किया है।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> समयसार, गाथा ७

# भ्यवमा सन्तमन को जीन के मार्ट १६] शुद्ध तय चिड्यय तय है [ जिनवरस्य नयकम्

व्यवहारनय ने समयसार की २७वीं गाथा में पर से एकता बताई थी भीर ७वीं गाथा में एक भारमा में भेद किये हैं तथा निश्चयनय ने २७वीं गाथा में पर से भिन्नता स्थापित की थी और ७वीं में भेद का निषेध कर एकता स्थापित की है।

इसप्रकार व्यवहार का कार्य निज में भेद और पर से अभेद करके समक्षाना है भीर निश्चय का कार्य पर से भेद भीर स्व से अभेद करना है। यही इनके परस्पर विरोध का रूप है।

निश्चय-व्यवहार के सम्बन्ध में जो स्थिति उक्त भेदाभेद सम्बन्धी है, वहीं स्थिति कर्त्ता-कर्मादि सम्बन्धी भेदाभेद की भी जाननी चाहिए।

जहाँ एक आर व्यवहारनय से निमित्तादिक की अपेक्षा एक द्रव्य को दूसरे द्रव्य का कर्तादि कहा जाता है और निश्चय से 'मैं ही मेरा कर्ता-धर्ता' कहा जाता है, बहीं दूसरी और कर्त्ती-कर्म का भेद करना ही व्यवहार है, और इसप्रकार के भेद का निषेध निश्चय का कार्य माना गया है।

इसप्रकार निण्चय का कार्य ग्राभिन्न कर्ता-कर्माद षट्कारक के साथ-साथ कर्ता-कर्म के भेद का निषेध भी है तथा व्यवहार का कार्य जहाँ एक ग्रोर कर्ता-कर्म का भेद करना है, वहीं दूसरी ग्रोर भिन्न-भिन्न द्रव्यों के बीच कर्ता-कर्म का सम्बन्ध बताना भी है। इन सबका सोदाहरण विशेष विस्तार निश्चय-व्यवहार के भेद-प्रभेदों के कथन में यथास्थान किया जावेगा।

इसप्रकार भेदाभेद सम्बन्धी निश्चय-व्यवहार में कत्तिकर्मादि सम्बन्धी भेदाभेद भी ग्रा जाता है।

निश्चय-व्यवहार की परिभाषा में भेदाभेद विशेषणों के साथ 'उपचार' विशेषणा का भी प्रयोग है। दो द्रव्यों की एकता सम्बन्धी जितने भी संयोगी कथन हैं, वे सब उपचरित ही तो हैं। देह और झात्मा को एक बतानेवाला संयोगी कथन उपचरित व्यवहार हो तो है। एक द्रव्य के भाव को दूसरे द्रव्य का बताना, एक द्रव्य की परिणाति को दूसरे द्रव्य की बताना, दो द्रव्यों की मिली हुई परिणाति को एक द्रव्य की कहना, दो द्रव्यों के कारण-कार्यादिक में भी इसप्रकार के कथन करना ये सब उपचरित कथन ही हैं।

'म्रात्माश्रित कथन निश्चय ग्रौर पराश्रित कथन व्यवहार' वाली परिभाषाएँ भी इनमें घटित हो जाती हैं। भव रही निश्चय को भूतार्थ-सत्यार्थ भीर व्यवहार को भभूतार्थ-प्रसंत्यार्थ कहने वाली बात । सो इसका भाष्ठय यह नहीं है कि व्यवहारनय सर्वथा असत्यार्थ है, उसका विषय है ही नहीं । उसके विषयभूत भेद भीर संयोग का भी अस्तित्व है, पर भेद व संयोग के आश्रय से भारमा का प्रमुभव नहीं होता – इस भ्रमेक्षा उसे मभूतार्थ कहा है ।

निश्चयनय का निषय अभेद-अखण्ड आत्मा है, उसके आश्रय से सम्यग्दर्शन की उत्पत्ति होती है - यही कारण है कि उसे भूतार्थ कहा है। समयसार में कहा है:-

## "मूबत्यमस्सिवो सञ्ज सम्माविट्ठी हववि जीवो ।।११।।

जो जीव भूतार्थ का म्राश्रय लेता है, वह जीव निश्चय से सम्यग्दृष्टि है।"

इसके सम्बन्ध में श्री कानजी स्वामी के विचार भी दृष्टग्य हैं:-

"जिनवाणी स्याद्वादरूप है, अपेक्षा से कथन करनेवाली है। मतः जहाँ जो मपेक्षा हो वहाँ वह समभना चाहिए। प्रयोजनवश शुद्धनय को मुख्य करके सत्यार्थं कहा है भौर व्यवहार को गौरा करके मसत्य कहा है। त्रिकाली, ममेद, शुद्धद्रव्य की दृष्टि करने से जीव को सम्यग्दर्शन होता है। इस प्रयोजन को सिद्ध करने के लिए त्रिकालीद्रव्य को भमेद कहकर भूतार्थं कहा है भौर पर्याय का लक्ष्य छुड़ाने के लिए उसे गौरा करके मसत्यार्थं कहा है। मात्मा मभेद, त्रिकाली, भ्रव है; उसकी दृष्टि करने पर भेद दिसाई नहीं देता, भौर भेददृष्टि में निविकल्पता नहीं होती; इसलिए प्रयोजनवश भेद को गौरा करके भसत्यार्थं कहा है। मनन्तकाल में जन्म-मरण का मन्त करनेवाला बीजरूप सम्यग्दर्शन जीव को हुमा नहीं है। ऐसे सम्यग्दर्शन को प्राप्त करने का प्रयोजन सिद्ध करना है, इससे भुद्धशायक को मुख्य करके सत्यार्थं कहा है, भौर पर्याय तथा भेद को गौरा करके व्यवहार कहकर उसे मसत्यार्थं कहा है।"

''यहाँ कहते हैं कि त्रिकाली अभेददृष्टि में भेद दिखाई नहीं देते, इससे उसकी दृष्टि में भेद अविद्यमान, असत्यार्थ ही कहा जाता है। किन्तु ऐसा न समअना कि भेदरूप कोई वस्तु नहीं है, द्रव्य में गुएा है ही नहीं, पर्याय है ही नहीं, भेद है ही नहीं। आत्मा में अनन्त गुएा हैं, वे सब निर्मल हैं। दृष्टि के विषय में गुणों का भेद नहीं है, किन्तु अन्दर वस्तु में तो अनन्त गुएा हैं। भेद सर्वथा कोई वस्तु ही नहीं है, ऐसा माना जाय तो

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> प्रवचन रत्नाकर भाग १ (हिन्दी), पृष्ठ १४८

जैसा वेदान्त बतवाले भेदरूप भनित्य को देसकर भवस्तु माबास्वरूप कहते हैं और सर्वन्यापक एक भभेद निश्य बुद्धब्रह्म को वस्तु कहते हैं, ऐसा ठहरे तथा इससे सर्वथा एकान्त बुद्धनय के पक्षरूप मिथ्यादृष्टि का ही असुक्र प्राप्त होगा।"

"माटी के घड़े को घी का घड़ा कहना व्यवहार है – इसलिए व्यवहार मूठा है; क्योंकि घड़ा घी-मय नहीं है, किन्तु माटी-मय है। उसीप्रकार द्रव्य को निश्चय ग्रीर पर्याय को व्यवहार – ग्रीर यह व्यवहार घी के घड़े की भौति भूठा है – ऐसा नहीं है; क्योंकि जिसप्रकार घड़ा घी-मय नहीं है, उसीप्रकार पर्याय हो ही नहीं – यह बात नहीं है। पर्याय ग्रिस्तरूप है। पर्याय को व्यवहार कहा है, पर वह नहीं हो – यह बात नहीं है। रागपर्याय ग्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय है। इन पर्यायों को अभूतार्थ कहा है, इसकारण वे पर्यायें हैं ही नहीं, घी के घड़े के समान भूठी हैं – ऐसा नहीं है। क्षायिक ग्रादि चार भावों को परद्रव्य ग्रीर परभाव कहा, इससे वे पर्यायें हैं ही नहीं, भूठी हैं – ऐसा नहीं है। घड़ा कुम्हार ने बनाया है ऐसा कहना जैसे भूठा है, उसीप्रकार ग्रगुद्ध पर्यायों को व्यवहार कहा; ग्रतः वे पर्यायें भी भूठी हैं – ऐसा नहीं है। जीवत्व, भव्यत्व, ग्रमव्यत्व ग्रादि पर्यायनय के विषय हैं; ग्रतः वे व्यवहारनय से भूतार्थ हैं। पर्याय नहीं है – ऐसा नहीं है। प्रावा है । प्राया नहीं है। एसा नहीं है। एसा नहीं है। प्राया नहीं है। एसा नहीं है। प्राया नहीं है। एसा नहीं है।

द्रव्याधिकनय से पर्याय को अभूतार्थं कहा; अतः पर्यायं हैं ही नहीं — ऐसा नहीं है। किन्तु निश्चय की मुख्यता से पर्याय को गौरा करके व्यवहार कहकर वहां से दृष्टि हटाने के प्रयोजन से उन्हें असत्यार्थं कहा है। इससे ऐसा मानना कि पर्यायं हैं ही नहीं, ठीक नहीं है। जिसप्रकार 'घी का घड़ा' वाला व्यवहार भूठा है, उसीप्रकार सभी व्यवहार भूठा है — यह मानना ठीक नहीं है। नयों का कथन जहां जैसा हो वहां वैसा समझना चाहिए। यदि ठीक तरह से न समभोगे तो विपरीतृता हो जावेगी।"

समयसार की १४वीं गाथा की टीका में भी व्यवहारनय के विषय बद्धस्पृष्टादि भावों को व्यवहार से भूतार्थ भीर निश्चय से अभूतार्थ कहा गया है। तात्पर्य यह है कि व्यवहार को सर्वथा ग्रसत्यार्थ न कह्कर कथंचित् असत्यार्थ कहा है।

<sup>ী</sup> प्रवचन रत्नाकर माग १ (हिन्दी), पृष्ठ १४७

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> ग्रात्मधर्म गुजराती, वर्ष ३६, धंक ३ (४३१), पृष्ठ १३

स्यवहारतय को सर्वमा असरवार्थ माननेवाली को नियमसार के उस कथन की धोर ध्यान देना बाहिए जिसमें यह कहा है कि सर्वभ भगवाब पर को ध्यवहार से जानते हैं। व्यवहार को सर्वथा असरयार्थ मानने पर केवली भगवान का पर को जानना असरयार्थ छहरेना और सर्वमान्य सर्वेजना ही संकट में पड़ जावेगी। द्रान विराप क्रा को हरे

इसीप्रकार व्यवहार को सर्वधा सत्य माननेवाकों को भी समयसार के उस कथन की घोर व्यान देना चाहिए जिसमें व्यवहारनम से जीव और गरीर को एक कहा गया है।

बिद जीब भीर शरीर को एक कहनेवाले कथन को प्रयोजनवश किया गया कथन न मानकर सर्वथा सत्य मान लिया जाए तो मिथ्यास्य हुए बिना नहीं रहेगा। छहदाला में तो देह भीर भारमा को एक मानने वाले को स्पष्टक्ष्प से मिथ्यादृष्टि लिखा है:—

### "देह जीव को एक गिने बहिरातम तस्य मुखा है।

देह भीर जीव को एक माननेवाला बहिरात्मा है, वह तत्त्व के बारे में मूर्ख है भर्षात् मिच्यावृष्टि है।"

भतः यह जानना चाहिए कि व्यवहारनय के उक्त दोनों ही कथन प्रयोजनवन्न किये गए सापेक्ष कथन हैं, श्रतः कथंचित् सत्यार्थं श्रोर कथंचित् प्रसत्यार्थं हैं।

यहाँ एक प्रश्न संभव है कि वह कौनसा प्रयोजन ग्रा पड़ा था कि व्यवहारनय को ऐसी ग्रसंबद्ध बातें कहनी पड़ीं। इनमें ग्रसंबद्धता इसकारण प्रतीत होती है कि एक कथन तो सर्वज्ञता पर ही कुठाराघात करता प्रतीत होता है भौर दूसरा कथन शरीर भौर ग्रात्मा को एक बतानेवाला होने से मिण्यात्व का पोषक प्रतीत होता है।

केवली मगवान का पर को जानना व्यवहार है, इस कथन का प्रयोजन तो यह बताना रहा है कि केवली भगवान जिसप्रकार स्वयं को स्वयं में लीच होकर जानते हैं, उसप्रकार पर को उसमें लीन होकर नहीं जानते। उसे मात्र जानते हैं, उसमें लीन नहीं होते।

जैसा कि परमात्मप्रकाश (अध्याय १, गाचा ४२ की टीका) में स्पष्ट किया गया है:-

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> नियमसार, गाथा १५६

२ समयसार, गाथा २७

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> खहढाला, दूसरी ढाल

"प्रश्न: - यदि केवली भगवान व्यवहारनय से लोकालोक को जानते हैं तो व्यवहारनय से ही उन्हें सर्वज्ञत्व भी होम्रो परस्तु निश्चयनय से नहीं ?

उसर:- जिसप्रकार तन्मय होकर स्वकीय आत्मा को जानते हैं। उसीप्रकार परद्रव्य को तन्मय होकर नहीं जानते, इसकारण व्यवहार कहा गया है, न कि उनके परिज्ञान का ही अभाव होने के कारण। यदि स्वद्रव्य की भाति परद्रव्य को भी निश्चय से तन्मय होकर जानते तो परकीय सुख व दु:ख को जानने से स्वयं सुखी-दु:खो और परकीय राग-द्रेष को जानने से स्वयं रागी-द्रेषी हो गये होते और इसप्रकार महत्तु-दूषणा प्राप्त होता।"

इस सन्दर्भ में ग्राचार्य जयसेन का कथन भी मननीय है, जो कि इसप्रकार है:-

"प्रश्त: - सौगतमतवाले (बौद्धजन)भी सर्वज्ञपना व्यवहार से मानते हैं, तब भ्राप उनको दूषणा क्यों देते हैं ? क्योंकि जैनमत में भी परपदार्थी का जानना व्यवहारनय से कहा जाता है।

उत्तर: - इसका परिहार करते हैं - सौगत आदि मतों में, जिसप्रकार निश्चय की अपेक्षा व्यवहार भूठ है, उसीप्रकार व्यवहार रूप से भी वह सत्य नहीं है। परन्तु जैनमत में व्यवहार नय यद्यपि निश्चय की अपेक्षा मृषा (भूठ) है, तथापि व्यवहार रूप से वह सत्य है। यदि लोकव्यवहार रूप से भी उसे सत्य न माना जाए तो सभी लोकव्यवहार मिष्या हो जाएगा; और ऐसा होने पर अतिप्रसंग दोष आयेगा। इसलिए आत्मा व्यवहार से परद्रव्य को जानता देखता है, पर निश्चयनय से केवल आत्मा को ही।"

तथा आत्मा और शरीर को एक बतानेवाले व्यवहार कथन का प्रयोजन यह रहा है कि जगत शरीर के संगोग में रहे जीव को भी जाने, अन्यथा निर्जीव भस्म की भाँति सजीव शरीर को भी मसल देगा। व्यविष्टें को द्रव्यहिंसा से बचाना — इस कथन का उद्देश्य रहा है।

जैसाकि मारमस्याति में कहा गया है :--

"परन्तु यदि व्यवहारनय न बताया जाये तो परमार्थ से (निश्चयनय से) शरीर से जीव को भिन्न बताया जाने पर जसे भस्म को मसल देने से हिंसा का ग्रभाव है; उसीप्रकार त्रस-स्थावर जीवों को निःशंकतया मसल देने – कुचल देने (घात करने) में भी हिंसा का ग्रभाव ठहरेगा ग्रीर इस कारण बंघ का ही ग्रभाव सिद्ध होगा।"<sup>2</sup>

<sup>े</sup> जैनेन्द्र सिद्धान्तकोश, पृष्ठ १६३

२ समयसार, गाथा ४६ की टीका

ţ

श्रीत व्यवहारनय कर्षचित् भूतार्थ है धौर कर्णचित् अभूतार्थ, तो फिर नियमय-व्यवहार की परिभावाधों में भूतार्थ को नियचय भीर अभूतार्थ को व्यवहार क्यों कहा गया है ?

इसका कारण भी एक प्रयोजनिवशेष रहा है भीर वह यह कि
निश्चयनय के आश्रय से मुक्ति की प्राप्ति होती है और व्यवहारनय के
आश्रय से नहीं। जिसके आश्रय से मुक्ति हो, वह भूतार्थं और जिसके आश्रय
से मुक्ति न हो, वह अभूतार्थं है। निश्चय को भूतार्थं और व्यवहार को
अभूतार्थं कहने में यही दृष्टि रही है। जिनवारणी में व्यवहारनय को स्थान
तो इसलिए प्राप्त हुमा है कि वह किन्हीं को और कभी-कभी
प्रयोजनवान होता है और अभूतार्थं इसलिए कहा गया है कि उसके आश्रय
से मुक्ति की प्राप्ति नहीं होती।

श्राचार्य जयसेन ने समयसार की ११वीं नाथा के अर्थ में भी व्यवहारनय को भूतार्थ और अभूतार्थ कहा है। उन्होंने उक्त गाया का अर्थ दो प्रकार से किया है। दूसरा अर्थ इसप्रकार है:-

"दूसरे व्याख्यान से व्यवहारनय अभूतार्थ है और भूतार्थ भी कहा गया है। मात्र व्यवहारनय दो प्रकार का नहीं कहा गया है अपितु 'दु' शब्द से निश्चयनय भी दो प्रकार का जानना चाहिए। भूतार्थ और अभूतार्थ के भेद से व्यवहारनय दो प्रकार का है और शुद्धनिश्चय और अशुद्धनिश्चय के भेद से निश्चयनय भी दो प्रकार का हुआ — इसप्रकार चार नय हुए।"

यहाँ विशेष ध्यान देने योग्य बात यह है कि आचार्य जयसेन, आचाय अमृतचन्द्र द्वारा किये गए अर्थ को, जिसमें कि निश्चयनय को भूतार्थ और व्यवहारनय को अभूतार्थ कहा गया है, मुख्यरूप से स्वीकार कर रहे हैं। साथ ही दूसरे व्याक्यान से अर्थात् दूसरा अर्थ यह भी हो सकता है कि कहकर उक्त अर्थ करते हैं।

दूसरे घ्यान देने योग्य तथ्य यह है कि वे व्यवहार के तो भूतार्थ- अभूतार्थ भेद करते हैं, पर निश्चय के भूतार्थ-प्रभूतार्थ भेद न करके शुद्ध-प्रमुख भेद करते हैं। इससे निश्चयनय को प्रभूतार्थ कहने में जो संकोच उन्हें हुआ है, वह स्पष्ट हो जाता है।

यदि निश्चय के भूतार्थ-अभूतार्थ भेद भी किये जाते तो भी कोई विरोध नहीं भाता, क्योंकि शध्यात्म में अशुद्धनय को व्यवहार भी कहा है। इसकारण शुद्धनिश्चय अर्थात् निश्चय भूतार्थ और अशुद्धनिश्चय अर्थात् व्यवहार ही अभूतार्थ प्रतिकलित होता।

निश्चय के कथन का वास्तिविक मर्म न समम्रकर उसके द्वारा व्यवहार का निषेध सुनकर कोई व्यवहार के विषय की सत्ता का भी मभाव न मानले — इस दृष्टि से यद्यपि व्यवहार को भी कथंचित् सत्यार्थ कहा गया है, तथापि इसका भाषाय यह भी नहीं कि उसे निश्चय के समान ही सत्यार्थ मानकर उपादेय मान लें। उसकी जो वास्तिविक स्थिति है, उसे स्वीकार करना चाहिए।

इस सन्दर्भ में पं० टोडरमलजी ने साफ-साफ लिखा है।-

"व्यवहारनय स्वद्रव्य-परद्रव्य को व उनके भावों को व कारण्-कार्यादिक को किसी को किसी में मिलाकर निरूपण करता है; सो ऐसे ही श्रद्धान से मिथ्यात्व है; इसलिए उसका त्याग करना। तथा निश्चयनय उन्हीं को यथावत् निरूपण करता है, किसी को किसी में नहीं मिलाता है; सो ऐसे ही श्रद्धान से सम्यक्तव होता है; इसलिए उसका श्रद्धान करना।

यहाँ प्रश्न है कि यदि ऐसा है तो जिनमार्ग में दोनों नयों का ग्रहण करना कहा है, सो कैसे ?

समाबात: - जिनमार्ग में कहीं तो निश्चयनय की मुक्यता लिये व्याक्यान है, उसे तो 'सत्यार्च ऐसे ही है' - ऐसा जानना । तथा कहीं व्यवहारनय की मुक्यता लिये व्याक्यान है, उसे ऐसे है नहीं; निमित्तादि की प्रपेक्षा उपचार किया है - ऐसा जानना । इसप्रकार जानने का नाम ही दोनों नयों का प्रहर्ण है। तथा दोनों नयों के व्याक्यान को समान जानकर 'ऐसे भी है, ऐसे भी है' - इसप्रकार भ्रमरूप प्रवर्तन से तो दोनों नयों का प्रहर्ण करना नहीं कहा है।"

यदि जिनागम में दोनों नयों का एक-सा ही उपादेय कहना अभीष्ट होता तो फिर व्यवहारनय को अभूतायें कहने की क्या आवश्यकता थी? उसे अभूतायें कहने का प्रयोजन ही उससे सावधान करना रहा है।

यहाँ एक प्रश्न संभव है कि यदि व्यवहार अभूतार्थ है, असत्यार्थ है, उसे निश्चय के समान मानना भ्रम है, उससे सावधान करने की भी आव-ध्यकता प्रतीत होती है; तो फिर जिनवागी में उसका उल्लेख ही क्यों है?

इसलिए कि वह निश्चय का प्रतिपादक है, उसके बिना निश्चय का प्रतिपादन भी संभव नहीं है।

<sup>ी</sup> मोक्षमार्गप्रकाशक, पुष्ठ २५१

<u>पंचाध्यायीकार</u> ने स्वयं इसप्रकार का प्रश्न छठाकर उत्तर दिया है, -जो इसप्रकार है :--

"तस्मान्न्यायागत इति व्यवहारः स्यासयोऽप्यमूतार्थः । केवलमनुमिवतारस्तस्य च मिच्यावृक्षो हतास्तेऽपि ॥६३६॥ ननु चैवं चेन्नियमायावरस्गीयो नयो हि परमार्थः । किमिकञ्चरकारित्वाव् व्यवहारेस्य तथाविष्येन यतः ॥६३७॥ नैवं यतो बलाविह विप्रतिपत्तो च संशयापत्तौ । वस्तुविचारे यवि वा प्रमास्मुमयालिम्ब तक्कानम् ॥६३८॥ तस्मावाधयस्मीयः केषाञ्चित् स नयः प्रसङ्करवात् । प्राप सविकल्पानामिव न श्रेयो निष्किल्पबोषवताम् ॥६३६॥ ननु च समीहिससिद्धिः किल चैकस्मान्नयारकयं न स्यात् । विप्रतिपत्तिनिरासो वस्तुविचारस्य निश्चयाविति चेत् ॥६४०॥ नैवं यतोऽस्ति मेबोऽनिवंचनीयो नयः स परमार्थः । तस्मातीर्थस्थतये श्रेयान् कविचत् स वाववृकोऽपि ॥६४१॥

इसलिए न्यायबल से यह बात प्राप्त हुई कि ज्यवहारनय अभूतार्थ है भीर जो केवल उस ज्यवहारनय का अनुभव करने वाले हैं, वे मिध्यादृष्टि हैं भीर इसलिए वे प्रथम्रष्ट हैं।

शंका: - यदि व्यवहारनय अभूतार्थं है तो नियम से निश्चयनय ही आदर करने योग्य है, क्योंकि व्यवहारनय अकिञ्चित्कर है; अतः अपरमार्थ-भूत उससे क्या प्रयोजन है ?

समाधान: — यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि किसी विषय में बल-पूर्वक विवाद होने पर भीर सन्देह होने पर या वस्तुविचार के समय जो जान दोनों नयों का भाश्रय लेकर प्रवृत्त होता है, वह प्रमाण माना गया है। इसलिए प्रसंगवश किन्हीं को व्यवहारनय का भाश्रय करना योग्य है। किन्तु वह सविकल्प ज्ञानवालों के समान निविकल्प ज्ञानवालों के लिए उपयोगी नहीं है।

शंका: - अपने अभीष्ट की सिद्धि एक ही नय से क्यों नहीं हो जाती, क्योंकि विवाद का परिहार और वस्तु का विचार निश्चयनय से ही हो जाएगा, इसलिए व्यवहारनय के मानने की क्या आवश्यकता है ?

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> पंचाध्यायी, घ० १, श्लोक ६३६ से ६४१

सवाधान :- ऐसा नहीं है, क्योंकि दोनों नयों में भेव है। बास्तव में निश्चयनय ग्रनिर्वचनीय है, इसलिए तीर्थ की स्थापना करने के लिए वाददूक व्यवहारनय का होना श्रेयस्कर है।

यद्यपि यहाँ व्यवहारतय को 'वाबदूक' जैसे शब्द द्वारा प्रतिपादक माना है, तथापि इसकी उपयोगिता स्वीकार की गई है।

शाचार्यकरप पं॰ टोडरमलजी ने मोक्षमार्गप्रकाशक में इसीप्रकार का प्रश्न उठाकर उसका उत्तर समयसार ग्रन्थ का ग्राधार लेकर दिया है, तथा स्वयं ने भी बहुत ग्रन्छा स्पष्टीकरण किया है, जो मूचतः पठनीय है। उसका कुछ ग्रावश्यक शंश इसप्रकार है:—

"फिर प्रश्न है कि यदि व्यवहारनय श्रसत्यार्थ है, तो उसका उपदेश जिनमार्ग में किसलिए दिया? एक निश्चयनय ही का निरूपण करना था।

समाधान :- ऐसा ही तक समयसार में किया है। वहाँ यह उत्तर दिया है:-

> जह सा वि सक्कमराज्जो ग्रसाज्जभासं विस्ता दु गाहेदुं । तह ववहारेस विस्ता परमत्युववेसरामसक्कं ।।८।। 'ुः

सर्थ: - जिसप्रकार ग्रनार्य ग्रयीत् म्लेच्छ को म्लेच्छ भाषा बिना प्रथं ग्रहण कराने में कोई समर्थ नहीं है; उसीप्रकार व्यवहार के बिना परमार्थ का उपदेश ग्रशक्य है; इसलिए व्यवहार का उपदेश है।

तथा इसी सूत्र की व्याख्या में ऐसा कहा है कि :-

इसका श्रथ है - इस निश्चय को शंगीकार करने के लिए व्यवहार द्वारा उपदेश देते हैं; परन्तु व्यवहारनय है सो शंगीकार करने योग्य नहीं है।

प्रवतः - व्यवहार विना निश्चय का उपदेश कैसे नहीं होता ? भीर व्यवहारनय कैसे भंगीकार नहीं करना ? सो कहिये।

समाचान: - निश्चय से तो झारमा परद्रव्यों से भिन्न, स्वभावों से भिन्न, स्वभावों से भिन्न, स्वभावों से भिन्न, स्वभावों से भिन्न, स्वयंसिद्ध वस्तु है; उसे जो नहीं पहिचानते, उनसे उसीप्रकार कहते रहें तब तो वे समभ नहीं पायें; इसलिए उनको व्यवहारनय से शारीरादिक परद्रव्यों की सापेक्षता द्वारा नर-नारक-पृथ्वीकायादिरूप जीव के विशेष

<sup>ी</sup> वाबदूक=बातूनी, बकबादी, भ्रच्छा बोलने वाला, वक्ता [संस्कृत शब्दार्थ-कौस्तुभ, पृष्ठ १०४४]

किये - तब मनुष्य जीव है, नारकी जीव है; इत्यादि प्रकार सहित उन्हें जीव की पहिचान हुई।

श्रावत अभेद्र वस्तु में भेद उत्पन्न करके ज्ञान-दर्शनादि गुरापर्यायरूप जीव के विशेष किये, तब जाननेवाला जीव है, देखनेवाला जीव है; इत्यादि प्रकार सहित उनको जीव की पहिचान हुई।

तथा निश्चय से वीतरागभाव मोक्षमार्ग है, उसे जो नहीं पहिचानते; उनको ऐसे ही कहते रहें तो वे समक्त नहीं पायें। तब उनको व्यवहारनय से, तत्त्वश्रद्धान-ज्ञानपूर्वक परद्रव्य के निमित्त मिटने की सापेक्षता द्वारा व्रत, शील, संयमादिरूप वीतरागभाव के विशेष बतलाये; तब उन्हें वीतरागभाव की पहिचान हुई।

इसीप्रकार भ्रन्यत्र भी व्यवहार बिना निश्चय के उपदेश का न होना जानना।

तथा यहाँ व्यवहार से नर-नारकादि पर्याय ही को जीव कहा, सो पर्याय ही को जीव नहीं मान लेना। पर्याय तो जीव-पुद्गल के संयोगरूप है। वहाँ निश्चय से जीवद्रव्य भिन्न है, उसही को जीव मानना। जीव के संयोग से शरीरादिक को भी उपचार से जीव कहा, सो कथनमात्र ही है, परमार्थ से शरीरादिक जीव होते नहीं – ऐसा ही श्रद्धान करना।

तथा श्रभेद श्रात्मा में ज्ञान-दर्शनादि भेद किये, सो उन्हें भेदरूप ही नहीं मान लेना, क्यों कि भेद तो समक्ताने के श्रथं किये हैं। निश्चय से श्रात्मा श्रभेद ही है, उसही को जीववस्तु मानना। संज्ञा-संख्यादि से भेद कहे सो क्यनमात्र ही हैं, परमार्थ से भिन्न-भिन्न हैं नहीं – ऐसा ही श्रद्धान करना।

तथा परद्रव्य का निमित्त मिटाने की अपेक्षा से व्रत-शील-संयमादिक को मोक्षमार्ग कहा, सो इन्हों को मोक्षमार्ग नहीं मान लेना; क्योंकि परद्रव्य का ग्रहण-त्याग आत्मा के हो तो आत्मा परद्रव्य का कर्ता-हुर्ता हो जाये। परन्तु कोई द्रव्य किसी द्रव्य के आधीन है नहीं; इसलिए आत्मा अपने भाव रागादिक हैं, उन्हें बोड़कर वीतरागी होता है; इसलिए निश्चय से वीतराग भाव ही मोक्षमार्ग है। वीतराग भावों के और व्रतादिक के कदा-चित् कार्य-कारणपना है, इसलिए व्रतादिक को मोक्षमार्ग कहे सो कथनमात्र ही है; परमार्थ से बाह्यक्रिया मोक्षमार्ग नहीं है – ऐसा ही अद्धान करना।

इसीप्रकार भ्रन्यत्र भी व्यवहारतम का भंगीकार नहीं करना -ऐसा जान लेना। यहाँ प्रश्न है कि व्यवहारनय पर को उपदेश में ही कार्यकारी है या प्रपना भी प्रयोजन साधता है ?

समाधान: - आप भी जब तक निश्चयनय से प्ररूपित वस्तु की न पहिचाने तक तक व्यवहारमार्ग से वस्तु का निश्चय करे; इसिलए निचली दशा में अपने को भी व्यवहारनय कार्यकारी है; परन्तु व्यवहार को उपचारमात्र मानकर उसके द्वारा वस्तु को ठीक प्रकार समभे तब तो कार्यकारी हो; परन्तु यदि निश्चयवत् व्यवहार को भी सत्यभूत मानकर 'वस्तु इसप्रकार ही है' - ऐसा श्रद्धान करे तो उल्टा अकार्यकारी हो जाये।"'

निश्चय ग्रीर व्यवहारनय के कथनों में जो परस्पर विरोध दिखाई देता है, वह विषयगत है। मनेकान्तात्मक वस्तु में जो परस्पर विरोधी धर्मयुगल पाये जाते हैं, उनमें से एक धर्म निश्चय का भीर दूसरा धर्म व्यवहार का विषय बनता है।

जिस दृष्टि से निश्चय-व्यवहार एक दूसरे का विरोध करते नजर स्नाते हैं, उसी दृष्टि से वे एक-दूसरे के पूरक भी हैं। कारण कि वस्तु जिन विरोधी धर्मों को स्वयं धारण किये हुए है, उनमें से एक का कथन निश्चय स्नौर दूसरे का कथन व्यवहार करता है। यदि दोनों नय एक पक्ष को ही विषय करने लगें तो दूसरा पक्ष उपेक्षित हो जावेगा। सतः वस्तु के सम्पूर्ण प्रकाशन एवं प्रतिपादन के लिए दोनों नय सावश्यक हैं, सन्यथा वस्तु का समग्र स्वरूप स्पष्ट नहीं हो पावेगा।

जहाँ एक ग्रोर निश्चय ग्रीर व्यवहार में प्रतिपाद्य-प्रतिपादक सम्बन्ध है; वहीं दूसरी ग्रोर व्यवहार ग्रीर निश्चय में निषेष्य-निषेधक सम्बन्ध भी है।

निश्चय प्रतिपाद्य है और व्यवहार उसका प्रतिपादक है। इसीप्रकार व्यवहार निषेध्य है श्रीर निश्चय उसका निषेषक है।

समयसार में कहा है :-

"एवं ववहारराष्ट्री पडिसिद्धी जारा शिच्छ्रयराएरा। शिच्छ्रयरायासिवा पुरा मुशाराो पावंति शिब्बाणं।।

इसप्रकार निश्चयनय द्वारा व्यवहारनय निषिद्ध हो गया जानो। निश्चयनय का प्राश्रय लेने वाले मुनिराज निर्वाण को प्राप्त होते हैं।"

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> मोक्षमार्गंप्रकाशक, पृष्ठ २५१-२५३

३ समयसार, गाथा २७२

इस सम्बन्ध में पंचाध्यायीकार के विचार भी दृष्टव्य हैं, जो इसप्रकार हैं:-

भ्यवहारः प्रतिबेध्यस्तस्य प्रतिवेशकस्य परमार्थः । भ्यवहारप्रतिवेधः स एव निश्चयनयस्य वाच्यः स्यात् ।। भ्यवहारः स यथा स्यात् सव् द्रश्यं ज्ञानवांश्च जीवो वा । नेत्येतावन्मात्रो भवति स निश्चयनयो नयाधिपतिः ।।

व्यवहारनय प्रतिषेध्य (निषेध करने योग्य) है भीर निश्चयनय उसका निषेधक भर्यात् निषेध करने वाला है। भतः व्यवहार का प्रतिषेध करना ही निश्चयनय का वाच्य है।

जैसे द्रव्य सद्रूप है श्रीर जीव ज्ञानवान है ऐसा कथन व्यवहारनय है श्रीर 'न' इस पद द्वारा निषेध करना ही निश्चयनय है, जो कि सब नयों में मुख्य है, नयाधिपति है।"

जब व्यवहार निश्चय का प्रतिपादक है तो वह निश्चय का विरोधी कैसे हो सकता है? जहाँ एक झोर यह बात है; वहीं दूसरी झोर यह प्रश्न भी उपस्थित होता है कि यदि निश्चय व्यवहार में विरोध नहीं है तो फिर निश्चय व्यवहार का निषेध क्यों करता है?

गम्भीरता से विचार करें तो इसमें अनुचित लगने जैसी कोई बात नहीं है; क्योंकि इसप्रकार की स्थितियाँ लोक में भी देखने में आती हैं।

गतरंज के दो खिलाड़ी हैं। उन्हें आप मित्र कहेंगे या विरोधी? वे परस्पर पूरक भी हैं और प्रतिद्वन्द्वी भी। पूरक इसलिए कि दूसरे के बिना खेल ही नहीं हो सकता; प्रतिद्वन्द्वी बिना, खेले किससे? अत: शतरंज के खेल में प्रतिद्वन्द्वी पूरक ही तो है। जब वह प्रतिद्वन्द्वी है, तो विरोधी ही है; क्योंकि विरोधी ही तो प्रतिद्वन्द्वी होता है। पूरक होने से मित्र भी है, क्योंकि मित्र ही तो आपस में खेलते हैं, शत्रुओं से खेलने कौन जाता है?

इसप्रकार हम देखते हैं कि शतरंज के दो खिलाड़ी परस्पर मित्र भी हैं भीर विरोधी भी।

माप कह सकते हैं कि यह कैसे हो सकता है कि एक ही व्यक्ति एक साथ हमारा मित्र भी हो भीर शत्रु भर्थात् विरोधी भी। पर अपेक्षा घ्यान में रखकर गहराई से विचार करेंगे तो सब-कुछ स्पष्ट हो जावेगा।

<sup>ी</sup> पंचाध्यायी, घ० १, श्लोक ५६८-५६६

जीवन में वे दोनों मित्र ही नहीं, घनिष्ठ मित्र हैं। उनमें ऐसी मित्रता देखी जा सकती है कि एक दूसरे के पीछे जान की भी बाजी लगा सकता है; पर खेल में प्रतिद्वन्द्वी-विरोधी सत्रु भी ऐसे कि चाहे जान सजी जाए पर सामने वाले के बादखाह को सह बिये बिना न मानेंगे; प्यादे को ही नहीं, वजीर को भी मारे बिना न रहेंगे। जीवन में वे एक दूसरे को क्षमा कर सकते हैं, पर खेल में नहीं; खेल में तो उसे हराने की निरन्तर जी-जान से कोशिश करते हैं। न करें तो फिर खेल में वह आनन्द न आवेगा जो आना चाहिए।

खेल में खेल के प्रति ईमानदार, खेल के पक्के; श्रीर जीवन में जीवन के प्रति ईमानदार, जीवन के पक्के — जैसे दो खिलाड़ी होते हैं; बैसे जिन-वागी में भी दोनों नय ग्रपने-ग्रपने विषय के पक्के हैं। जिसका जो विषय है, उसे वे ग्रपना-ग्रपना विषय बनाते हैं। विषयगत विरोध के कारण वे प्रस्पर विरोधी भी हैं श्रीर सम्यक्-श्रुतज्ञान के भेद होने से ग्रमिन्न साथी भी। दोनों ही ग्रपने काम के पक्के है, ग्रपने-ग्रपने काम पूरी ईमानदारी से बख्बी निभाते हैं।

व्यवहार का काम भेद करके समक्षाना है, संयोग का भी ज्ञान कराना है; सो वह अभेद – ग्रखण्ड वस्तु में भेद करके समक्षाता है, संयोग का ज्ञान कराता है; पर भेद करके भी वह समक्षाता तो अभेद – ग्रखण्ड को ही है, संयोग से भी समक्षाता असंयोगी तत्त्व को ही है; तभी तो उसे निश्चय का प्रतिपादक कहा जाता है। यदि वह अभेद, अखण्ड,

असंयोगी तत्त्व को न समकावे तो उसे निश्चय का प्रतिपादक कौन कहे ? हिस्ति और निश्चय का काम व्यवहार का निषेध करना है; निषेध करके अभेद, अखण्ड, असंयोगी तत्त्व की ओर ले जाना है। यही कारण है कि वह अपने विरोधी प्रतीत होने वाले अभिन्न-मित्र व्यवहार का भी बड़ी निर्देयता से निषेध कर देता है। साथी समक्षकर किचित् मात्र भी दया नहीं दिखाता; यदि दिखावे तो अपने कर्त्तव्य का पालन कैसे करे?

यदि वह व्यवहार का निषेष न करे तो निश्चय के विषयभूत शुद्धात्मा की प्राप्ति कैसे हो, ग्रात्मा का ग्रनुभव कैसे हो? ग्रात्मानुभूति की प्राप्ति के लिए ही तो यह सब प्रयास है। 'व्यवहार तो हमारा मित्र है – उसका निषेघ कैसे करें?' यदि इस िकल्प में उलभ जावे तो फिर उसका भूतार्थपना ही नहीं रहेगा।

निश्चय व्यवहार का निषेध कोई हेष के कारण थोड़े ही करता है; वह निषेध्य है, इसलिए निषेध करता है। उसकी सार्थकता ही उसके निषेघ में है। उसका प्रयोग भी साबुन की मौति निषेघ के लिए ही होता है।

जिसप्रकार साबुन लगाए विना कपड़ा साफ नहीं होता और साबुन लगी रहने पर भी कपड़ा साफ नहीं होता; साबुन लगाकर घोने से कपड़ा साफ होता है। साबुन लगाबा ही घोने के लिए जाता है, उसकी सार्थकता ही लगाकर घो डालने में है। यह कोई नहीं कहता कि जब साबुन ने बापके कपड़े को साफ कर दिया तो श्रब उसे भी क्यों निकालते हो?

उसीप्रकार व्यवहार के बिना निश्चय का प्रतिपादन नहीं होता और व्यवहार के निषेध बिना निश्चय की प्राप्ति नहीं होती। निश्चय के प्रतिपादन के लिए व्यवहार का प्रयोग अपेक्षित है और निश्चय की प्राप्ति के लिए व्यवहार का निषेध आवश्यक है। यदि व्यवहार का प्रयोग नहीं करेंगे तो वस्तु हमारी समक्ष में नहीं आवेगी, यदि व्यवहार का निषेध नहीं करेंगे तो वस्तु प्राप्त नहीं होगी।

व्यवहार का प्रयोग भी जिनवाणी में प्रयोजन से ही किया गया है भीर निषेध भी प्रयोजन से ही किया गया है। जिनवाणी में बिना प्रयोजन एक शब्द का भी प्रयोग नहीं होता। लोक में भी बिना प्रयोजन कौन क्या करता है? कहा भी है:—

### "प्रयोजनमनुदिश्य मंदोऽपि न प्रवर्त्तते ।

प्रयोजन के बिना तो मन्द से मन्द बुद्धि भी प्रवृत्ति नहीं करता, फिर बुद्धिमान लोग तो करेंगे ही क्यों ?"

समस्त जिनवाणी ही एक झारमप्राप्ति के उद्देश्य से लिखी गई है। इसी उद्देश्य से निश्चय और व्यवहार में प्रतिपाद्य-प्रतिपादक एवं व्यवहार और निश्चय में निषेष्य-निषेधक सम्बन्ध माना गया है।

यद्यपि निश्चय भीर व्यवहार का स्वरूप परस्पर विरोध लिए-सा है तथापि निश्चयरूप अभेद को भेद करके तथा असंयोगी को संयोग द्वारा प्रतिपादन करनेवाला व्यवहार जगत को निश्चय का बिरोधी-सा नहीं लगता, क्योंकि वह निश्चय का प्रतिपादन करता है न ? किन्तु जब निश्चय अपने ही प्रतिपादक व्यवहार का निद्यता से निषेध करता है तो जगत को खटकता है, क्योंकि व्यवहार का निश्चय-प्रतिपादकत्व और अभूतार्थत्व — ये दोनों एकसाथ जगत के गसे आसानी से नहीं उत्तरते।

जब व्यवहार निश्चय अर्थात् भूतार्थं का प्रतिपादक है तो फिर स्वयं प्रभूतार्थं कैसे हो सकता है? यदि स्वयं प्रभूतार्थं है तो वह भूतार्थ (निश्चय) का प्रतिपादन कैसे कर सकता है? अर्थात् प्रभूतार्थं व्यवहार द्वारा प्रतिपादित निश्चय भूतार्थं कैसे हो सकता है?

दूसरे जब व्यवहारनय निश्चयनय का प्रतिपादन करता है तो फिर निश्चयनय उसका निषेष क्यों करता है? अपने प्रतिपादक का निषेष करना कहाँ तक उचित है? निश्चय के प्रतिपादन के लिए पहले व्यवहार को स्थापित करें भीर भपना काम हो जाने पर उसे भसत्यार्थ कहकर निषेष कर दें — यह कुछ ठीक नहीं लगता। यदि वह भसत्यार्थ है तो उसकी स्थापना क्यों? भीर यदि सत्यार्थ है तो फिर उसका निषेष क्यों?

ये कुछ प्रश्न हैं, शंकाऐं हैं; जिनका उत्तर जगत चाहता है। जब तक ये प्रश्न अनुत्तरित रहेंगे, इनका समुचित समाधान जगत को प्राप्त नहीं होगा, तबतक गुत्थी सुलभनेवाली नहीं है।

इन प्रश्नों के समुचित उत्तर का ग्रभाव भी निश्चय-व्यवहार संबंधी वर्त्तमान द्वन्द्व का एक कारण है। इसलिए यहाँ इस विषय को विस्तार से सोदाहरण स्पष्ट करने का प्रयास किया जाना ग्रपेक्षित है।

बादाम के पेड़ को भी बादाम कहते हैं, बादाम की मींगी भी बादाम कही जाती है, तथा छिलके सहित मींगी को तो बादाम कहा ही जाता है।

इसमें जो बादाम हमारे लिए उपयोगी है, वह तो वस्तुतः मींगी ही है। हमारी दृष्टि में तो वही महत्त्वपूर्ण है, क्योंकि हमारा प्रयोजन तो उससे ही सधता है। बादाम का छिलका व बादाम का पेड़ हमारे लिए साक्षात् किसी काम के नहीं। बादाम की मींगी प्रयोजनभूत होने से हमारे लिए भूताथं है भौर छिलका भौर पेड़ अप्रयोजनभूत होने से अर्थात् साक्षात् प्रयोजनभूत न होने से अभूताथं हैं।

. उसीप्रकार सम्यग्दशंन-ज्ञान-चारित्र की प्राप्ति के लिए शुद्धात्मा का अनुभव करना हमारा मूल प्रयोजन है, अतः शुद्धात्मा हमारे लिए प्रयोजनभूत हुआ। इसीलिए शुद्धात्मा को विषय करनेवाला निश्चयनय भूतार्थ है। संयोग व संयोगीभावादि के अनुभव से सम्यग्दर्शनादि की प्राप्ति का प्रयोजन सिद्ध न होने से वे अप्रयोजनभूत ठहरे। इसीकारण उन्हें विषय बनानेवाला व्यवहारनय भी अभूतार्थ कहा गया है।

'भूतार्थं को निश्चय भौर अभूतार्थं को व्यवहार कहते हैं' - इसके अनुसार मींगी निश्चय-बादाम हुई तथा छिलका और पेड़ व्यवहार-बादाम कहलाये। इसी बात को यदि भीर भिषक स्पष्ट करें तो कथन इसप्रकार होगा। निश्चय से मींगी को बादाम कहते हैं और व्यवहारनय से पेड़ या खिलके को भी बादाम कहा जाता है, क्योंकि पेड़ या खिलका मींगी के सहचारी हैं।

यदि उनका मींगी से किसी भी प्रकार का संबंध न हो तो फिर वे व्यवहार से भी बादाम नहीं कहे जा सकते थे। क्या कोई आम के पेड़ और छिलकों को भी बादाम कहते देखा जाता है?

इसोप्रकार निश्चयनय के विषयभूत शुद्धारमा को निश्चयजीव श्रीर व्यवहारनय के विषयभूत शरीरादि के संयोग में रहने वाले जीव – मनुष्यादि को व्यवहारजीव कहा जाता है। यदि श्रात्मा का शरीरादि से संयोगादि संबंध भी न हो तो उन्हें कोई व्यवहार से भी जीव नहीं कहेगा। क्या कोई मिट्टी की मूर्ति को भी जीव कहते देखा जाता है?

' "भूतं सर्वं प्रस्रोतयति इति मूतार्थः, सभूतं सर्वं प्रस्रोतयति इति सभूतार्थः"

भूत मर्थात् प्रयोजभूत मर्थं को बतावे, वह भूतार्थं भौर मभूत मर्थात् मप्रयोजनभूत मर्थं को बतावे, वह मभूतार्थं।

भूताथं का श्रयं प्रयोजनभूत किसी भी प्रकार श्रनुचित नहीं है, क्योंकि श्रयं शब्द का श्रयं प्रयोजन भी होता है। भूत + श्रयं इनके स्थान-परिवर्तन से श्रयं + भूत = श्रयंभूत हुआ। श्रयं माने प्रयोजन होता है, श्रतः श्रयंभूत माने प्रयोजनभूत सहज हो जाता है।

जिसप्रकार भूत और मभूत की उक्त व्युत्पत्ति के मनुसार यहाँ बादाम की मींगी हमारे लिए प्रयोजनभूत पदार्थं है, क्योंकि वह हमारे खाने के काम म्राती है; पर छिलका भीर पेड़ मप्रयोजनभूत भर्षात् साझात् प्रयोजनभूत नहीं हैं, क्योंकि वे हमारे खाने के काम में नहीं माते; किन्तु सर्वथा मप्रयोजनभूत भी नहीं हैं, क्योंकि बादाम की मींगी की प्राप्ति के सामन हैं, भतः परम्परा से प्रयोजनभूत भी हैं।

यही कारण है कि परम्परा की अपेक्षा उसे कथंचित् भूतार्थ भी कहा जाता है, किन्तु साक्षात् प्रयोजनभूत न होने से अध्यात्म में उसे प्रायः अप्रयोजनभूत ही कहा जाता है।

उसीप्रकार यद्यपि शुद्धात्मा हमारे लिए पूर्णतः प्रयोजनभूत है और श्रशुद्धात्मा या संयोगी-श्रात्मा अप्रयोजनभूत है; तथापि संसारी जीव की पहिचान का प्रयोजन सिद्ध करने के कारण श्रशुद्धात्मा या संयोगी-श्रात्मा भी कथं चित् प्रयोजनभूत है। फिर भी शुद्धारमा की प्राप्ति का कारण न होने से अध्यास्य में उसे अप्रयोजनभूत ही कहा जाता है।

यदि बिना पेड़ या छिलके के जगत में मींगी की प्राप्ति संभव होती तो पेड़ घीर छिलके को व्यवहार से भी बादाम नहीं कहा जाता। पेड़ भीर छिलके को व्यवहार से बादाम कहे जाने के कारण यदि वैद्यजी के यह बताए जाने पर कि ताकत के लिए बादाम का हलवा खाना चाहिए, कोई छिलके या पेड़ का हलवा खाने की बात सोचे तो मूर्ख ही माना जाएगा। जगत में ऐसी मूर्खता कोई न करे, इसलिए व्यवहार के कथन के प्रति सावधान करना भी ग्रावश्यक है, उसका निषेध करना भी ग्रावश्यक है।

उसीप्रकार व्यवहार के बिना निश्चय का प्रतिपादन संभव होता तो व्यवहार को कथंचित् भूतार्थ भी नहीं कहा जाता, उसे जिनवागी में स्थान भी प्राप्त नहीं होता; तथा यदि शरीरादि के संयोगवाले जीवों का कथन किये बिना ही इस अनादिकालीन अज्ञानी को आत्मा समभाया जा सकता होता तो फिर असमानजातीय द्रव्य पर्यायवाले जीव को जीव कहते ही नहीं।

शरीरादि के संयोगवाले संसारीजीव को भी व्यवहार से जीव कहे जाने के कारणा और सद्गुरु के यह कहने पर कि यदि सम्यग्दर्शन की प्राप्ति करना है तो आत्मा का अनुभव करो – कोई रागी-द्वेषी मनुष्यादिरूप आत्मा का अनुभव करने से सम्यग्दर्शनादि की प्राप्ति मानने लगे तो मूर्ख ही माना जाएगा। तथा जगत में कोई ऐसी मूर्खता न करे – इसके लिए व्यवहार कथन को अभूतार्थ कहकर उसका निषध भी आवश्यक है।

यही कारण रहा है कि निश्चयनय व्यवहारनय का निषेधक है, उसे स्मभूतार्थ कहकर उसका निषेध करता है।

समयसार की १४वीं गाया की टीका में आचार्य अमृतचन्द्रजी ने पांच उदाहरण देकर यह स्पष्ट किया है कि पर्यायस्वभावादि के समीप जाकर देखने पर व्यवहारनय के विषयभूत बद्धस्पृष्टादि भाव भूतार्थ हैं, सत्यार्थ हैं; पर निश्चयनय के विषयभूत द्रव्यस्वभाव के समीप जाकर देखने पर वे अभूतार्थ हैं, असत्यार्थ हैं।

वादाम की मींगी जब अकेली होती है तो सवा-सौ रुपया किलो बिकती है और जब छिलके भी साथ होते हैं तो वह पच्चीस-तीस रुपये किलो में भी मुश्किल से बिकती है। इसप्रकार छिलके की संगति में उसकी कीमत घट जाती है, और एकाकीपने में बढ़ जाती है। तथा छिलका मींगी के साथ रहने पर पच्चीस-तीस रुपया किलो बिक जाता है, पर यदि बह भकेला हो तो कोई रुपया किलो लेने को भी तैयार नहीं होता। इसप्रकार हम देखते हैं कि फ़िलके की कीमत मींकी के लाग रहने में ही है, भकेले में नहीं।

उसीप्रकार व्यवहार की कीमत भी निश्चय के प्रतिपादकत्व में ही है, निश्चयपूर्वक अर्थात् निश्चय के साथ होने में ही है, अकेले में नहीं। निश्चय का साधक — प्रतिपादक होने से ही उसे जिनवाणी में स्थान प्राप्त है। किन्तु निश्चय की कीमत व्यवहार की संगति में घट जाती है और अकेले में बढ़ जाती है; यही कारण है कि निश्चय व्यवहार का निषेध करता है, निषेधक है।

यहाँ एक बात यह भी जान लेने योग्य है कि बादाम का खिलका यदि मींगी के संयोग में पच्चीस-तीस रुपया किलो बिक जाता है, तो वह कीमत उसे कुछ मुपत में नहीं मिल गई है, उसने उसकी पूरी-पूरी कीमत चुकाई है। सर्दी, गर्मी, बरसात सब-कुछ भपने माथे पर भेली है, और भीतर मींगी को पूर्ण सुरक्षित रखा है, उसे भीच तक नहीं भाने दी है। सारी विपत्तियाँ अपने माथे पर भेलकर मींगी को पूर्ण सुरक्षा प्रदान की है। अपना कर्तव्य पूरी तरह निभाया है। यहाँ तक कि जान की बाजी लगाकर मींगी की सुरक्षा की है। छिलके की प्रतिज्ञा है कि जबतक वह साबुत है तबतक मींगी का कोई कुछ बिगाड़ नहीं सकता, खा नहीं सकता; खाना-बिगाड़ना तो बहुत दूर, उसे कोई छू भी नहीं सकता। यदि कोई चौट करता है तो छिलका पहले भपने माथे पर भेलता है; चाहे स्वयं दूट जावे, फूट जावे; पर जबतक वह सदूट है — भफूट है, समिन्नये मींगी सुरक्षित है।

इतनी कीमत चुकाने पर उसे कीमत मिली है, उसे भ्राप मुक्त की क्यों समभते हैं ?

उसीप्रकार व्यवहार ने अपनी पूरी शक्ति से निश्चय का प्रतिपादन किया है, भले ही निश्चय उसका निर्देयतापूर्वक निषेध करता रहा, पर उसने अपने निश्चयप्रतिपादकत्व स्वभाव को नहीं छोड़ा, तब कहीं जाकर उसे जिनवागी में स्थान प्राप्त हुग्रा है।

े ऐसी बात सुनकर कुछ लोग कहते हैं कि यदि यह बात है, व्यवहार इतना वफादार है, तो फिर उसका निषेध क्यों?

भाई! उसकी सार्थकता उसके निषेध में ही है, क्योंकि यदि उसका निषेध न हो तो वह अपने काम में भी सफल नहीं हो सकता है।

क्यों, कैसे ?

जैसे कि हमारी दृष्टि से बादाम के पेड़ का लगाना, उसे सींचना, बड़ा करना ग्रादि सम्पूर्ण मेहनत बादाम की मींगी ग्रथीत् निश्चय-बादाम के सेवन के लिए ही तो है; पर यदि इस लोभ से कि जब खिलके ने मींगी की सुरक्षा के लिए इतनी कुर्बानी दी, इसनी वफादारी निभाई है, तो फिर उसे तोड़ें क्यों, फोड़ें क्यों? – ऐसा सोचकर उसे तोड़ें नहीं तो क्या बादाम का सेवन ग्रथीत् हलुवा बनाकर खाना संभव होगा?

नहीं, कदापि नहीं।

तो फिर जो कुछ भी हो, सम्पूर्ण मेहनत की सार्यंकता इसमें ही है कि परिपक्वावस्था में पहुँच जाने पर छिलके को तोड़ दिया जाय, फोड़ दिया जाय; तभी जाकर बादाम का हलुवा खाया जा सकता है।

हाँ, यह बात भ्रवश्य है कि उसे पूर्णतः पक जाने पर ही फोड़ा जाए, यदि कच्ची या भ्रधपकी फोड़ दी तो वह लाभ प्राप्त नहीं होगा, जो हम चाहते हैं। यह भी हो सकता है कि लाभ के स्थान पर हानि भी हो जावे।

इसीप्रकार जिनवागी और उसमें बताये मार्ग पर चलकर सुख-मांति प्राप्त करने के उद्देश्य की प्राप्त के लिए यह ग्रावश्यक है कि बादाम के छिलके को तोड़ने के समान व्यवहार का भी निषेध करें, ग्रन्थथा व्यवहार द्वारा प्रतिपादित निश्चय के विषयभूत ग्रर्थ की प्राप्ति नहीं हो सकेगी प्रयात् ग्रात्मा का श्रनुभव नहीं हो सकेगा और हम व्यवहार में ही श्रटक कर रह जावेंगे। यदि व्यवहार के उपकार याद कर करके हम उसका निषेध न कर पाये तो विकल्पों में ही उलभे रहेंगे, विकल्पातीत नहीं हो सकेंगे।

हाँ, यह बात श्रवश्य है कि व्यवहार का निषेष व्यवहारातीत होने के लिए परिपक्वावस्था में ही होता है, पहले नहीं। यदि पहले करने जावेंगे तो न इधर के रहेंगे, न उधर के। परिपक्वावस्था माने वृद्धावस्था नहीं, श्रिष्तु व्यवहार द्वारा परिपूर्ण प्रतिपादन होने के बाद निश्चय की प्राप्ति होना – लेना चाहिए।

जैसे नाव में बैठे बिना नदी पार होंगे नहीं भीर नाव में बैठे-बैठे नदी पार होंगे नहीं। नाव में नहीं बैठेंगे तो रहेंगे इस पार भीर नाव में बैठे रहेंगे तो रहेंगे मँभवार। नदी पार करने के लिए नाव में बैठना भी होगा भीर नाव को छोड़ना भी होगा अर्थात् नाव में से उतरना भी होगा।

उसीप्रकार व्यवहार के बिना निश्चय समक्ता नहीं जा सकता भीर व्यवहार को छोड़े बिना निश्चय पाया नहीं जा सकता। निश्चय को समक्तने के लिए व्यवहार को धपनाना होगा धीर निश्चय को पाने के लिए व्यवहार को छोड़ना भी होगा।

किन्तु ध्यान रहे कहीं ऐसा न हो कि नाव के उसपार पहुँचे बिना ही भाप नाव को छोड़ दें, नाव से उतर जावें — यदि ऐसा हुमा तो समिक्रिये नदी की भार में बहकर समुद्र में पहुँच जावेंगे।

उसीप्रकार यदि व्यवहार द्वारा वस्तु का पूर्ण निर्णय किये बिना ही, निश्चय के किनारे पर पहुँचे बिना ही, यदि श्रापने उसे छोड़ दिया तो निश्चय की प्राप्ति तो होगी नहीं, व्यवहार से भी भ्रष्ट हो जावेंगे भौर संसार-समुद्र में हूबने के भ्रतिरिक्त कोई राह न रहेगी।

मतः ग्यवहार कब छोड़ना ? इसका घ्यान रखना बहुत जरूरी है। तथा कहीं हम व्यवहार को अस्थान में ही न छोड़ दें — इस भय से, 'वह छोड़ने योग्य है' — यह समभने के लिए तैयार ही नहीं होना भी कम मूखंता नहीं है, क्योंकि उस स्थिति में व्यवहार का निषेध ही है स्वभाव जिसका, ऐसे निश्चय का स्वरूप न समभ पाने के कारण उसके विषयभूत मर्थ की प्राप्ति कैसे होगी ?

जिनवासी में जो निश्चय-व्यवहार में प्रतिपाद-प्रतिपादक श्रीर व्यवहार-निश्चय में निषेध्य-निषेधक सम्बन्ध बताया गया है, वह भ्रत्यन्त , महत्त्वपूर्ण भीर मामिक है, उसमें कोई विरोधाभास नहीं है। भ्रतः उसके मर्म को गहराई से समभने का यत्न किया जाना चाहिए।

यद्यपि अभूतार्थं होने पर भी निश्चय का प्रतिपादक होने से व्यवहार को जिनवागी में स्थान प्राप्त हो गया है; तथापि अभूतार्थं होने से उसका फल संसार ही है। यही कारण है कि निश्चय उसका निर्देयता से निषेष करता है।

पण्डितप्रवर जयचन्दजी छाबड़ा शुद्धनय के उपदेश की प्रधानता का भौचित्य सिद्ध करते हुए समयसार गांचा ११ के भावार्य में लिखते हैं:-

"प्राशियों को भेदरूप व्यवहार का पक्ष तो अनादिकाल से ही है भीर इसका उपदेश भी बहुधा सर्वप्राशी परस्पर करते हैं, और जिनवाशी में व्यवहार का उपदेश शुद्धनय का हस्तावलम्बन (सहायक) जानकर बहुत किया है; किन्तु उसका फल संसार ही है। शुद्धनय का पक्ष तो कभी आया नहीं और उसका उपदेश भी विरल है – वह कहीं-कहीं पाया जाता है। इसलिए उपकारी श्रीगुरु ने शुद्धनय के ग्रहण का फल मोक्ष जानकर उसका उपदेश प्रधानता से दिया है कि 'शुद्धनय भूतार्थं है, सर्यार्थं है;

इसका आश्रय लेने से सम्यक्दृष्टि हो सकता है; इसे जाने जिना जनतक जीव व्यवहार में मग्न है तबतक भारमा का शान-श्रद्धानरूप निश्चय-सम्यक्त तहीं हो सकता।' – ऐसा धाश्रय समक्षना चाहिए।"

यद्यपि यहाँ निश्चयनय के द्वारा व्यवहारनय के निषेष की ही चर्चा की गई है तथापि शुद्धस्वरूप की प्राप्ति के काल में तो निश्चयनय के विकल्प (पक्ष) का भी भ्रभाव हो जाता है, क्योंकि शुद्धात्मा की प्राप्ति नयपक्षरूप विकल्पों में जलभे व्यक्ति को नहीं, पक्षातीत - विकल्पातीत व्यक्ति को होती है।

व्यवहारनय के निषेध के बाद निश्चयनय का पक्ष (विकल्प) भी विलय को प्राप्त हो जाता है, क्योंकि जबतक नयरूप विकल्प (पक्ष) रहता है, तब तक निर्विकल्प मनुभूति प्रगट नहीं होती।

समयसार की कथनशैली की चर्चा करते हुए पण्डित जयचन्दजी छावड़ा लिखते हैं:-

"इस ग्रंथ में पहले से ही व्यवहारनय को गौगा करके भौर शुद्धनय को मुख्य करके कथन किया गया है। चैतन्य के परिगाम परिनिमित्त से भनेक होते हैं, उन सबको भ्राचार्यदेव पहले से ही गौगा कहते भाये हैं भौर उन्होंने जीव को शुद्ध चैतन्यमात्र कहा है। इसप्रकार जीवपदार्थ को शुद्ध, नित्य, भ्रमेद, चैतन्यमात्र स्थापित करके भव कहते हैं कि जो इस शुद्धनय का भी पक्षपात (विकल्प) करेगा, वह भी उस शुद्धस्वरूप के स्वाद को भ्राप्त नहीं करेगा।

भ्रमुद्धनय की तो बात ही क्या है ? किन्तु यदि कोई मुद्धनय का भी पक्षपात करेगा तो पक्ष का राग नहीं मिटेगा, इसलिए वीतरागता प्रमट नहीं होगी। पक्षपात को छोड़कर चिन्मात्रस्वरूप में लीन होने पर ही समयसार को प्राप्त किया जाता है।

इसलिए शुद्धनय को जानकर, उसका भी पक्षपात छोड़कर, शुद्ध-स्वरूप का अनुभव करके, स्वरूप में प्रवृत्तिरूप चारित्र प्राप्त करके, वीतराग दशा प्राप्त करना चाहिए।"

घ्यान रहे यहाँ पक्ष या पक्षपात का ग्रर्थ विकल्प है। नय का पक्ष छोड़ने का ग्रर्थ नयसम्बन्धी विकल्प को तोड़ना है। वस्तु नयपक्षातीत है ग्रथित् विकल्पातीत है – यह सममना चाहिए।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> समयसार कलश ७० का भावार्थ

समयसार की १४२वीं गाया में झात्मा को पक्षातिकान्त कहा गया है। उसकी टीका में भ्राचार्य झमृतचन्द्र लिखते हैं:-

"जीव में कर्म बद्ध है" ऐसा जो विकल्प तथा 'जीव में कर्म अबद्ध हैं' ऐसा जो विकल्प वे दोनों नयपक्ष हैं। जो उस नयपक्ष का अतिक्रम करता है (उसे उल्लंघन कर देता है, छोड़ देता है), वही समस्त विकल्पों का अतिक्रम करके स्वयं निविकल्प, एक विज्ञानघनस्वभावरूप होकर साक्षात् समयसार होता है। यहाँ (विशेष समभाया जाता है कि) जो 'जीव में कर्मबद्ध है' ऐसा विकल्प करता है वह 'जीव में कर्म अबद्ध है' ऐसे एक पक्ष का अतिक्रम करता हुआ। भी विकल्प का अतिक्रम नहीं करता, और जो 'जीव में कर्म अबद्ध है' ऐसा विकल्प करता है वह भी 'जीव में कर्म बद्ध है' ऐसे एक पक्ष का अतिक्रम नहीं करता; और जो यह विकल्प करता है कि 'जीव में कर्म बद्ध है और अबद्ध भी है' वह दोनों पक्षों का अतिक्रम न करता हुआ, विकल्प का अतिक्रम नहीं करता; बिहा दोनों पक्षों का अतिक्रम न करता हुआ, विकल्प का अतिक्रम नहीं करता। इसलिए जो समस्त नयपक्ष का अतिक्रम करता है, वही समस्त विकल्प का अतिक्रम करता है,

भावार्थ: - 'जीव कर्म से बंधा हुग्रा है' तथा 'नहीं बंधा हुग्रा है' - यह दोनों नयपक्ष हैं। उनमें से किसी ने बन्धपक्ष ग्रहण किया, उसने विकल्प ही ग्रहण किया; किसी ने ग्रवन्ध पक्ष लिया, तो उसने भी विकल्प ही ग्रहण किया; ग्रौर किसी ने दोनों पक्ष लिये तो उसने भी पक्षरूप विकल्प का ही ग्रहण किया। परन्तु ऐसे विकल्पों को छोड़कर जो कोई भी पक्ष को ग्रहण नहीं करता, वही ग्रुद्धपदार्थ का स्वरूप जानकर उसरूप समयसार को - ग्रुद्धात्मा को प्राप्त करता है। नयपक्ष को ग्रहण करना राग है, इसलिए समस्त नयपक्ष को छोड़ने से वीतराग समयसार हुग्रा जाता है।"

इसके तत्काल बाद ६६वें कलश में वे कहते हैं :-

"य एव मुक्त्वा नयपक्षपातं स्वरूपगुप्ता निवसंति नित्यम्। विकल्पजालच्युतशांतिचित्ता —

स्त एव साक्षावमृतं पिबंति ।।

जो नयपक्षपात को छोड़कर सदा स्वरूप में गुप्त होकर निवास करते हैं ग्रीर जिनका चित्त विकल्पजाल से रहित शान्त हो गया है, वे ही साक्षात् ग्रमृत का पान करते हैं। भावार्थ: - जबतक कुछ भी पक्षपात (विकल्प) रहता है तबतक चित्त का क्षोभ नहीं मिटता। जब नयों का सब पक्षपात दूर हो जाता है तब वीतराग दशा होकर स्वरूप की श्रद्धा निर्विकल्प होती है, स्वरूप में प्रवृत्ति होती है ग्रीर ग्रतीन्द्रिय सुख का ग्रनुभव होता है।"

नयचक में कहा है कि नयों का प्रयोग विकल्पात्मक भूमिका में तत्त्वों का निर्णय करने के लिए ही होता है, आत्माराधना के समय नहीं। अनुभव के काल में तो नय सम्बन्धी सर्व विकल्प विलय को प्राप्त हो जाते हैं। उक्त कथन करने वाली गाथा इसप्रकार है:—

#### "तच्चारोसराकाले समयं बुज्केहि जुत्तिमगोरा। राो ग्राहाररासमये पच्चक्लो ग्रणहवो जहाा।।

तत्त्वान्वेषण काल में ही ग्रात्मा युक्तिमार्ग से ग्रथीत् निश्चय-व्यवहार नयों द्वारा जाना जाता है, परन्तु ग्रात्मा की ग्राराधना के समय वे विकल्प नहीं होते, क्योंकि उक्त समय तो ग्रात्मा स्वयं प्रत्यक्ष ही है।"

यहाँ यह बात बहुत सावधानी से समभने योग्य है कि यहाँ निश्चयनय का पक्ष छुड़ाया है, विकल्प छुड़ाया है; निश्चयनय का विषयभूत अर्थ नहीं। ज्यवहारनय का मात्र पक्ष ही नहीं, उसका विषयभूत अर्थ भी छोड़ने योग्य है; पर निश्चयनय का मात्र पक्ष या विकल्प छोड़ना है, उसके विषयभूत अर्थ को तो ग्रह्ण करना है। निश्चयनय के विषयभूत अर्थ को ग्रह्ण करने में बाधक जानकर ही निश्चयनय के विकल्प (पक्ष) को भी छुड़ाया है।

घ्यान रहे शुद्धनय शब्द का प्रयोग निश्चयनय के विकल्प के अर्थ में भी होता है और उसके विषयभूत अर्थ के अर्थ में भी । जहाँ निश्चयनय के पक्ष को छोड़ने की बात कही हो, समभना चाहिए कि उसके विकल्प को छुड़ाया जा रहा है; और जहाँ शुद्धनय के ग्रहण की बात कही हो वहाँ समभना चाहिए कि शुद्धनय के विषयभूत अर्थ की बात चल रही है। समयसार कलश १२२ से भी इस बात की पुष्टि होती है:—

#### "इदमेवात्र तात्पर्यं हेयः शुद्धनयो न हि । नास्ति बंधस्तदत्यागात्तस्यागाद्वंघ एव हि ।।

यहाँ यही तात्पर्य है कि शुद्धनय त्यागने योग्य नहीं है, क्योंकि उसके भ्रत्याग से बंध नहीं होता भ्रोर त्याग से बंध होता है।"

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक्र, गाथा २६२

र शुद्धनय निश्चयनय का ही एक भेद है, जिसकी चर्चा धागे नय के भेदों में की जाएगी।

कविवर पं० बनारसीदासजी ने इस कलश का हिन्दी पद्यानुवाद इसप्रकार किया है:--

> "यह निचोर या ग्रंथ को, यहै परम रस पोख। तजं सुद्धनय बंघ है, गहै सुद्धनय मोस ।।"

व्यवहारनय का निषेध तो निश्चयनय करता ही है। साथ में स्वयं के पक्ष का भी निषेध कर ग्रात्मा को पक्षातीत, विकल्पातीत, नयातीत कर देता है।

ग्राचार्य देवसेन भ्रपने 'नयचक' में निश्चयनय को पूज्यतम सिद्ध करते हुए लिखते हैं:-

"निश्चयनयस्त्वेकत्वे समुपनीय ज्ञानचैतन्ये संस्थाप्य परमानंदं समुत्पाद्य बीतरागं कृत्वा स्वयं निवर्तमानो नयपक्षातिकातं करोति तमिति पूज्यतमः ।

निश्चयनय एकत्व को प्राप्त कराके ज्ञानरूपी चैतन्य में स्थापित करता है। परमानन्द को उत्पन्न कर वीतराग बनाता है। इतना काम करके वह स्वतः निवृत्त हो जाता है। इसप्रकार वह जीव को नयपक्ष से भ्रतीत कर देता है। इसकारण वह पूज्यतम है।"

ग्रीर भी देखिये:-

"यथा सम्यान्यवहारेगा मिथ्यान्यवहारो निवर्तते तथा निश्चयेन न्यवहारिवकल्पोऽपि निवर्तते । यथा निश्चयनयेन न्यवहारिवकल्पोऽपि निवर्तते तथा स्वपर्यवसितमावेनैकत्वविकल्पोऽपि निवर्तते । एवं हि जीवस्य योऽसौ स्वपर्यवसितस्वभाव स एव नय पक्षातीतः । व

जिसप्रकार सम्यक्व्यवहार से मिथ्याव्यवहार की निवृत्ति होती है; उसीप्रकार निश्चयनय से व्यवहार के विकल्पों की भी निवृत्ति हो जाती है। जिसप्रकार निश्चयनय से व्यवहार के विकल्पों की निवृत्ति होती है; उसीप्रकार स्वपर्यवसित शाव से एकत्व का विकल्प भी निवृत्त हो जाता है। इसप्रकार जीव का स्वपर्यवसितस्वभाव ही नयपक्षातीत है।"

इसप्रकार हम देखते हैं कि जबतक नयविकल्प चलता रहता है तबतक म्रात्मा परोक्ष ही रहता है, वह प्रत्यक्षानुभृति का विषय नहीं बन

१ श्रुतभवनदीपक नयचक्र, पृष्ठ ३२

र वही, पृष्ठ ६६-७०

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> मनुभवगम्य

४ 'निश्चयनय से भात्मा एक है, शुद्ध है' - ऐसा निश्चयनय संबंधी विकल्प

पाता। तथा जबतक वह प्रत्यक्ष भ्रनुभव में नहीं मा जाता तबतक उसके पक्षों को जानने के विकल्प उठना स्वाभाविक ही है। उन विकल्पों के समाधान हेतु ही नयों की प्रवृत्ति होती है। कहा भी है:-

"एवमात्मा यावव्व्यवहारनिश्चयाभ्यां तत्वमनुभवति तावत्परो-क्षानुमूतिः । प्रत्यक्षानुमूर्तिनयपक्षातीता ।

इसप्रकार ग्रात्मा जबतक व्यवहार ग्रौर निश्चय के द्वारा तत्त्व का ग्रनुभव करता है, तबतक परोक्षानुभूति होती है, क्योंकि प्रत्यक्षानुभूति नयपक्षातीत होती है।"

"यथा किश्चिद्देवदत्तोऽपूर्वान् परोक्षानश्वान् राज्ञे निवेदयति । स यथा राजा हुन्वदीर्घलोहितादिधर्मावबोधाय पौनःपुन्याद्विकल्प्य पृच्छति । तथा परोक्षार्यं श्रुतनिवेदिताऽनंतधर्मावबोधनाय विकल्पा मार्वति ।

जैसे - कोई देवदत्त नामक पुरुष राजा से अपूर्व - परोक्ष घोड़ों के वारे में चर्चा करता है। तब वह राजा उससे बड़ी ही उत्सुकता से - वे कैसे हैं - छोटे हैं या बड़े हैं? उनका रंग कैसा है - लाल है क्या? आदि उनके अनेक धर्मों - गुगों के बारे में बार-बार विकल्प उठाकर पूछता है; उसीप्रकार परोक्ष पदार्थ की चर्चा होने पर उसमें रहने वाले अनन्त धर्मों के बारे में विकल्प होते हैं, विकल्पों का होना स्वाभाविक ही है।"

किन्तु जब वे घोड़े जिनकी चर्चा राजा ने देवदत्त से सुनी थी, राजा के सामने उपस्थित हो जावें तब सब-कुछ प्रत्यक्ष स्पष्ट हो जाने से विकल्पों का शमन सहज हो जाता है; उसीप्रकार जब ग्रात्मा ग्रनुभव में प्रत्यक्ष ग्रा जाता है. तब नयरूप विकल्पों का शमन हो जाना स्वाभाविक है, सहजसिद्ध है। यही कारण है कि प्रत्यक्षानुभूति नयपक्षातीत-विकल्पातीत होती है।

यहाँ एक प्रश्न संभव है कि जब प्रत्यक्षानुभूति नयपक्षातीत है भ्रौर सुखी होने के लिए एक प्रत्यक्षानुभूति ही उपादेय है, विकल्पजाल में उलभने से कोई लाभ नहीं है, तो फिर हमें निश्चयनय भ्रौर व्यवहारनय के विकल्पजाल में क्यों उलभाते हो?

यदि हम नयों के स्वरूप को जाने बिना ही नयपक्षातीत हो जाते हैं तो फिर नयों के विस्तार में जाने की क्या ग्रावश्यकता है ? भगवान महावीर के जीव ने शेर की पर्याय में श्रीर पार्श्वनाथ भगवान के जीव ने हाथी की

<sup>े</sup> श्रुतभवनदीपक नयचक्र, पृष्ठ ३२

र वही, पृष्ठ ३६

पर्याय में झात्मानुभूति प्राप्त की थी, प्रत्यक्षानुभूति की थी; तो क्या वे उस समय नयों के इस विस्तार को जानते थे? नहीं, तो फिर भ्राप हमें ही क्यों इस विस्तार में उलभाना चाहते हैं? क्यों न हम भी शेर भीर हाथी के समान नयपक्षातीत हो जावें, विकल्पातीत हो जावें, भ्रात्मानुभूति प्राप्त कर लें? या फिर 'तुषमासं घोषन्तो' वाले शिवभूति मुनिराज के समान अपने चरमलक्ष्य को प्राप्त कर लें।

कर लीजिए न, कौन रोकता है ?यदि श्राप कर सकते हैं तो श्रवश्य कर लीजिए। उपादेय तो प्रत्यक्षानुभूति, निर्विकल्प-श्रनुभूति ही है, नय-विकल्प नहीं। नयों का स्वरूप तो प्रत्यक्षानुभूति में सहायक जानकर ही बताया जा रहा है, नयों के विकल्पों में ही उलक्षे रहने के लिए नहीं। नयचक्र में भी ऐसा ही कहा है, जैसा कि पहले लिखा जा चुका है:—

"यद्यपि म्रात्मा स्वभाव से नयपक्षातीत है, तथापि वह म्रात्मा नयज्ञान के बिना पर्याय में नयपक्षातीत होने में समर्थ नहीं है। म्रथीत् विकल्पात्मक नयज्ञान बिना निर्विकल्प (नयपक्षातीत) म्रात्मानुभूति संभव नहीं है, क्योंकि म्रनादिकालीन कर्मवश से यह ग्रसत्-कल्पनाम्रों में उलभा हुन्ना है। ग्रतः सत्-कल्पनारूप मर्थात् सम्यक्-विकल्पात्मक नयों का स्वरूप कहते हैं।"

श्राचार्य उमास्वामी ने भी तत्त्वार्थों के श्रद्धान को सम्यक्दर्शन कहा है तथा तत्त्वार्थों के श्रिधिगम का उपाय प्रमाण श्रीर नयों को निरूपित किया है।

"नयदृष्टि से विहीन व्यक्ति को वस्तुस्वभाव की उपलब्धि नहीं हो सकती श्रोर वस्तुस्वभाव की उपलब्धि बिना सम्यग्दर्शन श्रर्थात् श्रात्मानु-भव कैसे हो सकता है ?"

नयचक्रकार माइल्लधवल की उक्त उक्ति का उल्लेख भी धारंभ में किया ही जा चुका है।

फिर भी भ्राप नयों भौर उनके द्वारा प्रतिपादित वस्तुस्वरूप को समभे बिना ही म्रात्मानुभूति प्राप्त करने का भ्राग्रह रखते हैं तो भले ही रखें।

हीं, यह बात ग्रवश्य है कि ग्राप नयों के विस्तार में न जाना चाहें तो भले ही न जावें, पर उनका सामान्यरूप से सम्यक्ज्ञान तो करना ही होगा।

<sup>े</sup> श्रुतभवनदीपक नयचक्र, पृष्ठ २६

र तस्वार्थसूत्र, घ० १, सूत्र २ एवं ६

श्राप शेर श्रीर हाथी की बात करते हैं ? सो भाई शेर श्रीर हाथी तो सात तत्त्वों, छह द्रव्यों, नव पदार्थों, पाँच भावों, चार श्रभावों, द्रव्य-गुण-पर्याय श्रादि के भी नामादिक तक नहीं जानते थे; पर श्रापने क्यों सीखे ? इनके नामादिक बिना जाने जैसे उन्होंने श्रात्मानुभव किया था, वैसे श्राप भी कर लेते। जैसे श्रापने सप्ततत्त्वादिक का ज्ञान किया, वैसे प्रमाण नयादिक का भी करना चाहिए। उनके समान ही ये भी उपयोगी हैं।

शेर धौर हाथी की पर्याय में उन्हें सप्ततत्त्वादिक के नामादिक का ज्ञान नहीं होने पर भी उनका भाव-भासन था; उसीप्रकार उन्हें नयादिक के भी नामादिक का ज्ञान न होने पर भी उनके विषय का भाव-भासन था, भ्रन्यथा भ्रात्मानुभूति संभव नहीं थी।

तत्त्वार्थों का भाव-भासन हो – इस प्रयोजन से जिसप्रकार आप उनके विस्तार में, उनकी गहराई में जाते हैं; उसीप्रकार नयों और उनके विषयभूत ग्रर्थं का सही भाव-भासन हो – इसके लिए यदि समय हो तो बुद्धि के श्रनुसार इनकी भी गहराई में, इनके भी विस्तार में जाना श्रनुचित नहीं है।

यदि श्राप शिवभूति मुनिराज के समान चरम लक्ष्य को पा सकते हैं, तो अवश्य पालें। पर पा नहीं पा रहे हैं, इसलिए तो यह सब समभाया जा रहा है। विस्तार में उलभाने के लिए विस्तार से नहीं समभाया जा रहा है, अपितु सुलभाने के लिए ही यह सब प्रयत्न है। श्रौर यह यत्न मात्र हमारा नहीं, जिनवाणी में भी किया गया है। वस्तुस्वभाव के प्रकाशन के लिए ही नयचक का प्रयोग किया गया है, उलभाने के लिए नहीं। इसी बात को लक्ष्य में रखकर माइल्लध्वल ने ग्रंथ का नाम ही 'द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक' रखा है।

भाई, राजमार्ग तो यही है कि हम निश्चय-व्यवहारनय का स्वरूप समभकर व्यवहारनय श्रीर उसके विषय छोड़कर तथा निश्चयनय के भी विकल्प को तोड़कर निश्चयनय की विषयभूत वस्तु का श्राश्रय लेकर नयपक्षातीत, विकल्पातीत श्रात्मानुभूति को प्राप्त करें। इस प्रयोजन से ही यह सब कथन किया गया है।

इसप्रकार यहाँ निश्चय श्रौर व्यवहार का स्वरूप, उनमें परस्पर सम्बन्ध, हेयोपादेय व्यवस्था, उनकी भूतार्थता, श्रभूतार्थता एवं नयपक्षातीत श्रवस्था की सामान्य चर्चा की । श्रव उनके भेद-प्रभेदों का कथन प्रसंगप्राप्त है।

## निश्चय-व्यवहार : कुछ प्रश्नोत्तर

निश्चय-ब्यवहार के भेद-प्रभेदों के विस्तार में जाने के पहले उनके सम्बन्ध में उठने वाले कुछ सहज प्रश्नों के सम्बन्ध में विचार कर लेना उचित होगा; क्योंकि इन ग्राशंकाग्रों के बने रहने पर भेद-प्रभेदों के विस्तार में सहज जिज्ञासु का भी निश्शंक प्रवेश नहीं होगा। मुक्ति के मार्ग में नयों की उपयोगिता एवं उनके हैयोपादेयत्व का सही निर्णय न हो पाने की स्थित में इनके विस्तार में जाने की जैसी रुचि ग्रौर पुरुषार्थं जागृत होना चाहिए, वैसी रुचि ग्रौर पुरुषार्थं जागृत होना चाहिए, वैसी निष्पक्ष दृष्टि नहीं बनेगी।

इस बात को घ्यान में रखकर यहाँ कुछ महत्त्वपूर्ण प्रश्नों पर विचार किया जा रहा है।

(१) प्रश्न: - समयसार गाथा १२ की ग्रात्मरूयाति टीका में ग्राचार्य ग्रमृतचन्द्र ने एक गाथा उद्धृत की है, जो इसप्रकार है:-

> "जइ जिरुगमयं पवज्जह ता मा ववहारिंगच्छए मुयह। एक्केरण विरुग छिज्जइ तित्यं भ्रण्णेरा उरा तच्चं।।

यदि जिनमतं को प्रवर्ताना चाहते हो तो निश्चय-व्यवहार में से एक को भी मत छोड़ो, क्योंकि एक (व्यवहार) के बिना तीर्थ का लोप हो जावेगा ग्रीर दूसरे (निश्चय) के बिना तत्त्व का लोप हो जावेगा।"

जब समयसार में ऐसा कहा है तो फिर ग्राप निश्चय-व्यवहार में भेद क्यों करते हैं, एक को हेय ग्रीर दूसरे को उपादेय क्यों कहते हैं? जब दोनों नयों की एक-सी उपयोगिता ग्रीर ग्रावश्यकता है तो फिर उनमें भेद-भाव करना कहाँ तक ठीक है?

उत्तर: — भाई! हम क्या कहते हैं श्रीर उक्त गाथा का क्या भाव है? इसे ठीक से न समभ पाने के कारण ही यह प्रश्न उठता है। कुछ लोगों द्वारा जान-बूभकर भी उक्त गाथा का श्राधार देकर इस प्रश्न को कुछ इसतरह उछाला जाता है, प्रस्तुत किया जाता है कि जिससे समाज को ऐसा भ्रम उत्पन्न हो कि जैसे हम उक्त गाथा के भाव से सहमत नहीं हैं, तथा उक्त गाथा का श्रथं भी इसप्रकार प्रस्तुत किया जाता है जैसे यह गाथा व्यवहारनय को निश्चयनय के समान ही उपादेय प्रतिपादित कर रही हो। जबिक ऐसी कोई बात नहीं है, यह गाथा तो निश्चय-व्यवहार की वास्तविक स्थिति को ही स्पष्ट करती है।

इसमें कहा गया है कि व्यवहार के बिना तीर्थं का लोप हो जावेगा भौर निश्चय के बिना तत्त्व का लोप हो जायेगा ग्रर्थात् तत्त्व की प्राप्ति नहीं होगी। यहां तीर्थं का श्रर्थं उपदेश श्रौर तत्त्व का ग्रर्थं शुद्धात्मा का श्रनुभव है। उपदेश की प्रक्रिया प्रतिपादन द्वारा सम्पन्न होती है, तथा प्रति-पादन करना व्यवहार का काम है, श्रतः व्यवहार को सर्वथा श्रसत्यार्थं मानने से तीर्थं का लोप हो जावेगा—ऐसा कहा है। शुद्धात्मा का श्रनुभव निश्चयनय के विषयभूत श्रथं में एकाग्र होने पर होता है। श्रतः निश्चयनय को छोड़ने पर तत्त्व की प्राप्ति नहीं होगी श्रर्थात् श्रात्मा का श्रनुभव नहीं होगा—ऐसा कहा है। द्वादशांग जिनवाणी में व्यवहार द्वारा जो भी उपदेश दिया गया है, उसका सार एकमात्र श्रात्मा का श्रनुभव ही है। श्रात्मानुभूति ही समस्त जिनशासन का सार है।

इसप्रकार इस गाथा में यही तो कहा गया है कि उपदेश की प्रिक्रिया में व्यवहारनय प्रधान है भीर भ्रनुभव की प्रिक्रिया में निश्चयनय प्रधान है।

श्वात्मा के श्रनुभव में व्यवहारनय स्वतः गौगा हो गया है। इसलिए स्रात्मानुभव के स्रिभलाणी स्रात्मार्थी निश्चयनय के समान ही व्यवहार को उपादेय केसे मान सकते हैं? व्यवहार की जो उपयोगिता है, वे उसे भी स्रच्छी तरह जानते हैं। ज्ञानीजन जब व्यवहारनय को हेय या स्रस्त्यार्थ कहते हैं, तो उसे गौगा करके ही स्रसत्यार्थ कहते हैं, स्रभाव करके नहीं— यह बात व्यान में रखने योग्य है।

गाथा की प्रथम पंक्ति में कहा गया है कि यदि तुम जिनमत को प्रवर्ताना चाहते हो तो व्यवहार-निश्चय को मत छोड़ो। 'प्रवर्ताना' शब्द के दो भाव होते हैं—एक तो तीर्थ-प्रवर्तन और दूसरा आत्मानुभवन। तीर्थ-प्रवर्तन का अर्थ जिनधर्म की उपदेश-प्रक्रिया को निरन्तरता प्रदान करना है। अतः यदि जिनधर्म की उपदेश-प्रक्रिया को निरन्तरता प्रदान करना है तो वह व्यवहार द्वारा ही संभव होगा, अनिर्वचनीय या 'न तथा' शब्द द्वारा वक्तव्य निश्चयनय से नहीं; किन्तु जिनमत का वास्तविक प्रवर्तन तो आत्मानुभवन ही है। अतः आत्मानुभृतिरूप जिनमत का प्रवर्तन तो निश्चयनय के विषयभूत अर्थ में मग्न होने पर ही संभव है। यहाँ उपदेश के विकल्परूप व्यवहारनय को कहाँ स्थान प्राप्त हो सकता है?

तीर्थंकर भगवान महावीर का तीर्थं माज भी प्रवर्तित है, क्योंकि उनकी वाणी में निरूपित सुद्धात्मवस्तु का अनुभव ज्ञानीजन आज भी करते हैं – यह व्यवहार और निश्चय की अद्भुत संघि है। अनुभव की प्रेरणा की देशनारूप व्यवहार और अनुभवरूप निश्चय की विद्यमानता ही व्यवहार-निश्चय को नहीं छोड़ने की प्रक्रिया है, जिसका मादेश उक्त गाथा में दिया गया है।

दूसरे प्रकार से विचार करें तो मोक्षमार्ग की पर्याय को तीर्थ कहा जाता है तथा जिस त्रिकाली ध्रुव निज शुद्धात्मवस्तु के ध्राश्रय से मोक्ष-मार्ग की पर्याय प्रगट होती है, उसे तत्त्व कहते हैं। ग्रतः व्यवहार को नहीं मानने से मोक्षमार्गरूप तीर्थ भीर निश्चय को नहीं मानने से निज शुद्धात्म-तत्त्व के लोप का प्रसंग उपस्थित होगा।

इस संदर्भ में इस सदी के सुप्रसिद्ध ग्राध्यारिमक सत्पुरुष श्री कानजी स्वामी के विचार दृष्टक्य हैं :-

"जिनमत ग्रथीत् वीतराग ग्रभिप्राय को प्रवर्तन कराना चाहते हो तो व्यवहार ग्रौर निश्चय दोनों नयों को मत छोड़ो। 'व्यवहार नहीं है'—ऐसा मत कहो। व्यवहार है, किन्तु गाथा ११ में जो ग्रसस्य कहा है, वह त्रिकाल भ्रुव निश्चय की विवक्षा में गौए करके ग्रसस्य कहा है, वाकी व्यवहार है, मोक्ष का मार्ग है। व्यवहारनय न मानो तो तीर्थ का नाश हो जायेगा। चौथे, पाँचवें, छठवें ग्रादि चौदह गुएएस्थान जो व्यवहार के विषय हैं, वे हैं। मोक्ष का उपाय जो सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र हैं, वे व्यवहार हैं। चौदह गुएएस्थान द्रव्य में नहीं हैं, यह तो ठीक, किन्तु पर्याय में भी नहीं हैं, ऐसा कहोगे तो तीर्थ का ही नाश हो जायेगा। तथा तीर्थ का फल जो मोक्ष ग्रौर सिद्धपद है, उसका भी ग्रभाव हो जायेगा। ऐसा होने पर जीव के संसार ग्रौर सिद्ध — ऐसे जो दो विभाग पड़ते हैं, वह व्यवहार भी नहीं रहेगा।

भाई, बहुत गंभीर ग्रथं है। भाषा तो देखो! यहाँ मोक्षमार्ग की पर्याय को 'तीय' कहा भौर वस्तु को 'तत्त्व' कहा है। त्रिकाली ध्रुव चैतन्यघन वस्तु निश्चय है। उस वस्तु को जो नहीं मानेंगे तो तत्त्व का नाश हो जाएगा। भौर तत्त्व के ग्रभाव में, तत्त्व के ग्राश्रय से उत्पन्न हुगा जो मोक्षमार्गरूप तीर्थं, वह भी नहीं रहेगा। इस निश्चयरूप वस्तु को नहीं मानने से तत्त्व का ग्रौर तीर्थं का दोनों का नाश हो जायेगा, इस लिए वस्तुस्वरूप जैसा है, वैसा यथार्थं मानना।

जब तक पूर्णता नहीं हुई, तब तक निश्चय और व्यवहार दोनों होते हैं। पूर्णता हो गई ग्रर्थात् स्वयं स्वयं में पूर्ण स्थिर हो गया, वहाँ सभी प्रयोजन सिद्ध हो गये। उसमें तीर्थ व तीर्थफल सभी कुछ श्रा गया।"

(२) प्रश्न: - अनुभव के काल में तो निश्चय और व्यवहार दोनों ही नहीं रहते हैं। ग्रत: निश्चयनय को अनुभव से कैसे जोड़ा जा सकता है ?

उत्तर: - हाँ, यह बात तो सही है कि अनुभव के काल में निश्चय भीर व्यवहार-दोनों नयों सम्बन्धी विकल्प नहीं रहते, पर व्यवहारनय के साथ-साथ व्यवहारनय के विषय का आश्रय भी छूट जाता है भीर निश्चयनय (श्रुद्धनय) का मात्र विकल्प छूटता है, विषय का आश्रय रहता है। निश्चय के विषय को भी निश्चय कहते हैं। इसी आधार पर कहा जाता है कि:-

"शिच्छ्यस्यासिवा पुरा मुशासो पावंति शिव्वासं।।२७२।।2

निश्चयनय का भ्राक्षय लेने वाले मुनिराज निर्वाण को प्राप्त करते हैं।''

इसीकारण यह कहा जाता है कि निश्चयनय के छोड़ने पर तत्त्वोप-लब्धि ग्रर्थात् ग्रात्मानुभव नहीं होगा। यही कारण है कि ग्रनुभव नयातीत— विकल्पातीत होने पर भी निश्चयनय से जुड़ा हुग्रा है।

(३) प्रश्नः - समयसार में एक ग्रोर तो ग्रनुभव को नयपक्षातीत कहा है तथा दूसरी ग्रोर यह भी कहा है कि निश्चयनय का ग्राक्षय लेनेवाले मूनिराज ही निर्वाण को प्राप्त करते हैं - इसका क्या कारण है ?

उत्तर: - अनुभव को नयपक्षातीत कहने से आशय नय-विकल्प के अभाव से है। नयपक्षातीत अर्थात् नयविकल्पातीत। किन्तु जहाँ निश्चयनय के आश्रय से अनुभव होता है - यह कहा हो, वहाँ निश्चयनय का अर्थ निश्चयनय का विषयभूत अर्थ लेना चाहिए। आशय यह है कि अनुभव में निश्चयनय (परमशुद्धनिश्चयनय) के विषयभूत शुद्धात्मा का आश्रय तो रहता है, पर 'में शुद्ध हूँ', इसप्रकार का निश्चयनय संबंधी विकल्प नहीं रहता।

यह तो पहिले स्पष्ट किया ही जा चुका है कि निष्चय के दो झर्थ होते हैं, एक निष्चयनय सम्बन्धी विकल्प और दूसरा निष्चयनय का विषयभूत मुर्थ।

प्रवचनरत्नाकर भाग १ पृष्ठ १६२-१६३

२ समयसार, गाथा २७२

(४) प्रश्तः - निश्चय-व्यवहार के भेद-प्रभेदों में जाने की क्या आवश्यकता है? बस उनका, सामान्य स्वरूप जानलें भीर निश्चयनय के विषयभूत धर्थ में भ्रपना उपयोग लगादें, क्योंकि साध्यसिद्धि तो उससे ही होने वाली है, विकल्पजाल में उलभने से तो कुछ लाभ है नहीं?

उत्तर: - विकल्पजाल में उलभने से तो कोई लाभ नहीं है-बात तो ऐसी ही है, पर निश्चयनय और व्यवहारनय तो अनेक प्रकार के हैं, कौनसे निश्चयनय के विषय में दृष्टि को केन्द्रित करना है-इसका निर्णय लिये बिना किसमें दृष्टि केन्द्रित करोगे?

दूसरी बात यह भी तो है कि जिनवागा में जिस वस्तु को एक प्रसंग में निश्चयनय का विषय बताया जाता है, उसी वस्तु को ग्रन्थ प्रसंग में व्यवहारनय का विषय कह देते हैं। इसका सोदाहरण विशेष स्पष्टीकरण निश्चय और व्यवहार के भेद-प्रभेदों पर विचार करते समय विस्तार से करेंगे।

इसप्रकार जिनवागी में प्रयुक्त नयचक ग्रत्यन्त जटिल है, उसे गहराई से समभने के लिए उपयोग को थोड़ा सूक्ष्म बनाना होगा; ग्ररुचि दिखाकर पिण्ड छूड़ाने से काम नहीं चलेगा। जब ग्रात्मानुभव प्राप्त करने के लिए कमर कसी है, तो थोड़ा-सा पुरुषार्थ नय-कथनों के मर्म के समभने में भी लगाइये। जटिल नयचक को समभे बिना जिनवागी के ग्रवगाहन करने में कठिनाई तो होगी ही; साथ ही पद-पद पर शंकाएँ भी उपस्थित होंगी, जिनका निराकरण नय-विभाग के समभने पर ही संभव होगा।

समयसार की २६वीं गाथा में जब अप्रतिबुद्धशिष्य देह के माध्यम से की जानेवाली तीर्थकरों की स्तुतियों से आत्मा और देह की एकता संबंधी आशंका प्रकट करता है, तो आचार्य यही उत्तर देते हैं कि तू नय-विभाग से अनिभन्न है—इसलिए ऐसी बात करता है। उसकी शंका का समाधान भी नय-विभाग समभाकर ही देते हैं और अन्त में कहते हैं:—

"नय-विभाग के द्वारा अच्छी तरह समभाये जाने पर भी ऐसा कौन मूर्ख होगा कि जिसको आत्मबोध नहीं होगा अर्थात् आत्मा का अनुभव नहीं होगा? नय-विभाग से समभाये जाने पर योग्य पात्र को बोध की प्राप्त होती ही है।""

श्राचार्यं कुन्दकुन्द के प्रसिद्ध ग्रंथराज नियमसार की तात्पर्यवृत्ति टीका समाप्त करते हुए पद्मप्रभमलघारीदेव कहते हैं :-

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> समयसार, कलश २८

"जो लोग समस्त नयों के समूह से शोभित इस भागवत् शास्त्र को निश्चय ग्रीर व्यवहारनय के श्रविरोध से जानते हैं, वे महापुरुष समस्त ग्रध्यात्म शास्त्रों के हृदय को जानने वाले ग्रीर शाश्वत सुख के भोक्ता होते हैं।"

समयसार, नियमसार म्रादि म्राध्यात्मिक शास्त्रों में निश्चय-व्यवहार के मनेक भेद-प्रभेदों से कथन किया गया है। निश्चय-व्यवहार के भेद-प्रभेदों को जाने बिना इन ग्राध्यात्मिक ग्रंथों के मर्म को पा लेना ग्रासान नहीं है। ग्रतः इनके ग्रध्ययन में ६चि उत्पन्न कर इन्हें समभने का यत्न करना चाहिए।

(५) प्रश्न: — तो क्या ग्राप यह कहना चाहते हैं कि नयचक जानना समयसार से भी ग्रधिक ग्रावश्यक है ? क्या नयचक समयसार से भी बड़ा है ?

उत्तर: - नहीं, समयसार तो ग्रंथाधिराज है, उससे बड़ा नयचक नहीं है। नयचक का जानना समयसार से भी ग्रिषक ग्रावश्यक तो नहीं है, पर समयसार का मर्म जानने के लिए नयों का स्वरूप जानना उपयोगी श्रवश्य है। समयसार ही क्या, समस्त जिनवाणी नयों की भाषा में निबद्ध है। ग्रतः जिनवाणी के मर्म को जानने के लिए नयों का जानना श्रावश्यक ही नहीं, श्रनिवार्य है।

श्राचार्य अमृतचन्द्र ने तो समयसार की प्रशंसा 'इदमेकं जगच्चक्षु-रक्षयं' श्रीर 'न खलु समयसारादुत्तरं किंचिवस्ति' कहकर की है। उनका कहना यह है कि समयसार जगत का श्रक्षयचक्षु है श्रीर इससे बढ़कर कुछ भी नहीं है।

नयचक इससे बढ़कर कैसे हो सकता है? नयचक तो आचार्य कुन्दकुन्द के समयसारादि ग्रंथों का सार लेकर ही बनाया गया है। जैसा कि माइल्लंघवल ने ग्रंथ के ग्रारंभ में ही लिखा है। उनका कथन मूलतः इसप्रकार है:-

"श्री कुन्दकुन्दाचार्यकृत शास्त्रात् सारार्थं परिग्रह्य स्वपरोपकाराय व्रव्यस्वभावप्रकाशकं नयचक्रं ......।

नियमसार, गाथा १८७ की टीका

समयसार कलश, २४५

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> वही, २४४

निश्चय-व्यवहार: कुछ प्रश्नोत्तर ]

श्री कुन्दकुन्दाचार्यकृत शास्त्र से सारभूत श्रर्थ को ग्रहण करके ग्रपने ग्रौर दूसरों के उपकार के लिए 'द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक्र' नामक ग्रन्थ है.....।"

श्राचार्य देवसेन ने तो अपना नयचक का आरंभ ही समयसार की गाथाओं से किया है। निश्चय-व्यवहार का स्वरूप बताने वाली तीन गाथाओं को देकर वे अपना नयचक आरंभ करते हुए लिखते हैं कि इन गाथाओं के भावार्थ पर विचार करते हैं। इसप्रकार पूरा ग्रन्थ ही उन गाथाओं के विचार में समाप्त हो गया है।

जितने भी नयचक नाम से ग्रिभिहित ग्रन्थ प्राप्त होते हैं, वे सभी समयसारादि ग्रन्थों में प्रयुक्त नयों के विश्लेषण में ही समर्पित हैं। ग्रतः उन्हें समयसार से भी बड़ा कहने का प्रश्न ही कहाँ उठता है ? उनकी रचना तो समयसार जैसे गूढ़ ग्रन्थों के रहस्योद्घाटन के लिए ही हुई है। वे तो समयसार रूपी महल के प्रवेशद्वार हैं, सीढ़ियाँ हैं; वे तो पथ हैं, पिथक के पाथेय हैं; प्राप्तब्य नहीं; प्राप्तब्य तो एकमात्र समयसार की विषयवस्तु समयसार रूपी शुद्धात्मा ही है।

समयसारादि ग्रंथों में पग-पग पर इसप्रकार के कथन श्राते हैं कि शुद्धनिश्चयनय से ऐसा है श्रीर श्रशुद्धनिश्चयनय से ऐसा; सद्भूतब्यवहारनय से ऐसा है श्रीर असद्भूतब्यवहारनय से ऐसा; यह उपचरितकथन है श्रीर यह अनुपचरित । यदि श्राप निश्चय-व्यवहार के भेद-प्रभेदों को नहीं जानेंगे तो यह सब कैसे समभ सकेंगे?

ग्रतः हमारा अनुरोध है कि थोड़ा समय विषय-कषायों के पोषण से निकालकर निश्चय-व्यवहार के भेद-प्रभेदों को समक्षने में लगाइये, बहाना न बनाइये, बुद्धि कम होने की बातें भी मत कीजिए; क्योंकि दुनियाँदारी में तो ग्राप बहुत चतुर हैं। कुतकों द्वारा इनके ग्रध्ययन का निषेध भी मत कीजिए। हम ग्रापसे समयसार का ग्रध्ययन छोड़कर इसे पढ़ने की नहीं कह रहे हैं, हम तो दुनियाँदारी के गोरख-धंधे से थोड़ा समय निकाल कर इसके ग्रध्ययन में लगाने की प्रेरणा दे रहे हैं।

इसपर भी यदि ग्राप इनका परिज्ञान नहीं करना चाहते तो मत करिये; पर इनके श्रष्ट्ययन को निर्दंक बताकर दूसरों को निरुत्साहित तो न कीजिए। जिनवाणी की इस ग्रद्दभूत कथन-शैली के प्रचार-प्रसार में ग्रापका इतना सहयोग ही हमें पर्याप्त होगा। ग्राप कह सकते हैं कि ग्रापको इनका इतना ग्राधिक रस क्यों है? पर भाईसाहब! जब जो प्रकरण चलता हो तब उसके ग्राध्ययन की प्रेरणा देना तो लेखक का तथा वक्ता का कर्त्तव्य है, इसमें ग्राधिक रस होने की बात कहाँ है ? हो भी तो समयसार का सार समभने-समभाने के लिए ही तो है। नयों का रस नयपक्षातीत होने के लिए है, नयों में उलभने-उलभाने के लिए नहीं। ग्राधिक क्या ? समभनेवालों के लिए इतना ही पर्याप्त है।

भव यहाँ निश्चय-व्यवहार के भेद-प्रभेदों की चर्चा प्रसंग प्राप्त है।

## तस्य देशना नास्ति

अबुधस्य बोधनायं मुनीश्वराः देशयन्त्यभूतार्थम् । व्यवहारमेव केवलमवेति यस्तस्य देशना नास्ति ।।६।। मारावक एव सिहो यथा भवत्यनवगीतसिंहस्य । व्यवहार एव हि तथा निश्चयतां यात्यनिश्चयज्ञस्य ।।७।। व्यवहार निश्चयौ यः प्रबुध्यतस्वेन भवति मध्यस्थः । प्राप्नोति देशनायाः स एव फलमविकलं शिष्यः ।।६।।

श्राचार्यदेव श्रज्ञानीजीवों को ज्ञान उत्पन्न करने के लिए श्रभूतार्थ व्यवहारनय का उपदेश देते हैं, परन्तु जो केवल व्यवहारनय ही का श्रद्धान करता है, उसके लिए उपदेश नहीं है।

जिसप्रकार जिसने यथार्थ सिंह को नहीं जाना है, उसके लिए बिलाव (बिल्ली) ही सिहरूप होता है; उसीप्रकार जिसने निश्चय का स्वरूप नहीं जाना है, उसका व्यवहार ही निश्चयता को प्राप्त हो जाता है।

जी जीव व्यवहारनय ग्रौर निश्चयनय के स्वरूप की यथार्थरूप से जानकर पक्षपातरहित होता है, वही शिष्य उपदेश का सम्पूर्णफल प्राप्त करता है।

- पुरुवार्षसिद्धयुपाय, श्लोक ६-७-८

## निश्चयनयः भेद-प्रभेद

निश्चय ग्रीर व्यवहारनय के भेद-प्रभेदों की विविधता ग्रीर विस्तार के चक्रव्यूह में प्रवेश करने के पूर्व जिनेन्द्र भगवान के नयचक को चलाने में व समक्तने में रुचि रखनेवाले ग्रात्मार्थी जिज्ञासुग्रों से ग्रबतक प्रतिपादित विषय का एक बार पुनरावलोकन कर लेने का सानुरोध ग्राग्रह है। इससे उन्हें भेद-प्रभेदों की बारीकियों को समक्तने में सरलता रहेगी। ग्रब ग्रवसर ग्रा गया है कि हम सरलता ग्रीर सरसता का व्यामोह छोड़, नयचक की चर्चा कुछ ग्रधिक गहराई से करें।

निश्चयनय यद्यपि ग्रभेद्य है, भेद-प्रभेदों में भेदा जाना उसे सह्य नहीं है, तथापि जिनागम में समभने-समभाने के लिए उसके भी भेद किये गए हैं।

निश्चयनय के भेद क्यों नहीं हो सकते, यदि नहीं हो सकते तो फिर जिनागम में उसके भेद क्यों किए गए, कहाँ किये गए, कितने किए गए हैं, ग्रीर सर्वज्ञ कथित जिनागम में यह विभिन्नता क्यों है ? ग्रादि कुछ ऐसे प्रश्न हैं, जिनका समाधान विभिन्न कथनों के सकारण समन्वय के रूप में तथा जिनागम के परिप्रेक्ष्य में ग्रपेक्षित है।

इस षट्-द्रव्यात्मक लोक में अनन्त वस्तुएँ हैं। जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल – इन छह द्रव्यों में जीवद्रव्य अनन्त हैं, जीवों से अनन्तगुरों अनन्त अर्थात् अनन्तानन्त पुद्गल हैं। धर्म, अधर्म और आकाश द्रव्य एक-एक हैं तथा कालद्रव्य असंख्यात हैं। छह तो द्रव्यों के प्रकार हैं, सब मिलाकर द्रव्य अनन्तानन्त हैं। वे अनन्तानन्त द्रव्य ही लोक की अनन्त वस्तुएँ हैं। वे सभी वस्तुएँ सामान्य-विशेषात्मक हैं। इसका अर्थ यह हुआ कि जगत की प्रत्येक वस्तु सामान्य-विशेषात्मक है।

ये सामान्य-विशेषात्मक वस्तुएँ ही प्रमाण की विषय है ग्रथित् प्रमेय हैं, ज्ञान की विषय हैं श्रथित् ज्ञेय हैं । इन्हें सम्यक् जाननेवाला ज्ञान ही प्रमाण है। सम्यग्ज्ञान प्रमाण है श्रीर नय प्रमाण का एकदेश है-यह बात स्पष्ट की ही जा चुकी है।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> सामान्य-विशेषात्मातदयौ विषय: । परीक्षामुख, प्र० ४, सूत्र १

२ सम्यक्तानं प्रमाणं । न्यायदीपिका, ग्र० १, पृष्ठ ६

इसप्रकार प्रमारा का विषय सम्पूर्णवस्तु है और नय का विषय वस्तु का एकदेश ग्रर्थात् ग्रंश है।

जब सामान्य-विशेषात्मक वस्तु को सामान्य और विशेष इन श्रंशों में विभाजित करके समक्ता जाता है, तो सामान्यांश को विषय करने वाला एक नय होता है और विशेषांश को विषय बनाने वाला दूसरा नय प्रथम का नाम निश्चयनय है और दूसरे का नाम ब्यवहारनय।

जिनागम में निश्चयनय को ग्रनेक नामों से श्रिभिहित किया गया है; जैसे – शुद्धनय, परमशुद्धनय, परमार्थनय, भूतार्थनय; पर यह ग्रनेक प्रकार का नहीं है। इसके विषयभूत सामान्य के स्वरूप में जो श्रनेक विशेषताऐं हैं, उनकी श्रपेक्षा ही इसे श्रनेक नाम दे दिए गए हैं। सामान्य को श्रभेद, निरुपाधि, द्रव्य, शक्ति, स्वभाव, शुद्धभाव, परमभाव, एक, परमार्थ, निश्चय, ध्रुव, त्रिकाली श्रादि श्रनेक नामों से श्रभिहित किया जाता है।

सामान्य शुद्धभावरूप होता है, परमभावरूप होता है। श्रतः उसे विषय बनाने वाले नय को शुद्धनय, परमशुद्धनय कहा जाता है। सामान्य परम-प्रर्थ श्रर्थात् परमपदार्थ है। श्रतः उसे विषय बनाने वाले निश्चयनय को परमार्थनय भी कहा जाता है।

'सामान्य' ध्रुव द्रव्यांश है भ्रौर 'विशेष' पर्यायें हैं। इस कारण सामान्य - द्रव्य को विषय बनाने वाले नय को द्रव्यार्थिक एवं विशेष - पर्याय को विषय बनाने वाले नय को पर्यायार्थिकनय भी कहते हैं।

सामान्य एक होता है; ग्रतः उसको विषय बनाने वाला निश्चयनय भी एक ही होता है। पर विशेष ग्रनेक होते हैं, ग्रनेक प्रकार के होते हैं; ग्रतः उन्हें विषय बनाने वाले व्यवहारनय भी ग्रनेक होते हैं, ग्रनेक प्रकार के होते हैं।

विशेष के भी पर्याय, भेद, उपाधि, विभाव, विकार ग्रादि भ्रमेक नाम हैं। पर्याये अनेक होती हैं, अनेक प्रकार की होती हैं; भेद अनेक होते हैं, अनेक प्रकार के होते हैं। इसीप्रकार उपाधि, विकार और विभाव भी अनेक और अनेक प्रकार के होते हैं। अतः उनको विषय बनाने वाला व्यवहारनय भी अनेक प्रकार का हो तो कोई आश्चर्य नहीं। पर एक, शुद्ध, त्रिकाली, परमपदार्थ, ध्रुवसामान्य को विषय बनाने वाला निश्चयनय अनेक प्रकार का कैसे हो सकता है? भने ही उसके अनेक नाम हों, पर वह मात्र एक सामान्यग्राही होने से एक ही है।

निश्चयनय एक प्रकार का ही होता है, भनेक प्रकार का नहीं-इस बात को सिद्ध करते हुए पंचाध्यायीकार लिखते हैं:-

"ननु च व्यवहारनयो भवति यथानेक एव सांशस्वात्। भ्राप निरचयो नयः किल तह्वनेकोऽथ चैकेकस्विति चेत ।।६५६॥ नैवं यतोऽस्त्यनेको नैकः प्रथमोऽप्यनन्तधर्मस्वात्। न तथेति लक्षग्रत्वावस्त्येको निश्चयो हि नानेकः ।।६५७॥ संबुध्टः कनकरवं तास्रोपार्धनिवृक्तितो यादुक् । भ्रपरं तदपरमिह वा रुक्मोपार्थनिवृत्तितस्तावृक्।।६४८।। हतास्ते ये स्वात्मप्रज्ञापराधतः केचित्। सप्येकनिश्चयनयमनेकमिति सेवयन्ति HEXELL शुद्धद्रव्यार्थिक इति स्यादेकः शुद्धनिश्चयो ध्रपरोऽशुद्धद्रव्यार्थिक इति तदशुद्धनिश्चयो नाम ।।६६०।। इत्यादिकाश्च बहवो मेदा निश्चयनयस्य यस्य मते। स हि मिण्याद्धिः स्यात सर्वज्ञावनानितो नियमात ।।६६१।। तात्पर्यमिषगन्तभ्यं चिदादि त यद्वस्तु । व्यवहारनिश्चयाभ्यामविरुद्धं यथात्मशुद्धचर्यम् ॥६६२॥ द्मपि निश्चयस्य नियतं हेतु सामान्यमात्रमिह बस्तु। फलमात्मिसिद्धः स्यात् कर्म कलञ्जाबमुक्तबोधास्मा ॥६६३॥१

शंका: - बिसप्रकार व्यवहारनय भनेक हैं, क्योंकि वह सांश हैं; उसीप्रकार निश्चयनय भी एक-एक मिलकर भनेक ही हैं, यदि ऐसा माना जाए तो क्या भापत्ति है ?

समाधान: - ऐसा नहीं है, क्योंकि अनन्त धर्म होने से व्यवहारनय भनेक हैं, एक नहीं। किन्तु निश्चयनय का लक्ष्मण 'न तथा' है, इसलिए वह एक ही है, भनेक नहीं।

निश्चयनय के एकत्व में दृष्टान्त यह है कि ताम्ररूप उपाधि की निवृत्ति के कारण स्वर्णपना जिसप्रकार ग्रन्य है, चौंदीरूप उपाधि की निवृत्ति के कारण भी वह वैसा ही ग्रन्य है।

इस कथन से उनका निराकरण हो गया, जो भ्रपने ज्ञान के भ्रपराघ से निश्चयनय को भ्रनेक प्रकार का मानते हैं।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> पंचाध्यायी, अ० १, श्लोक ६५६-६६३

एक मुद्धद्रव्याधिकनय है, उसी का नाम मुद्धनिश्चयनय है भौर दूसरा म्रमुद्धद्रव्याधिकनय है, उसका नाम म्रमुद्धनिश्चयनय है। इत्यादि रूप से जिनके मत में निश्चयनय के बहुत से भेद माने गये हैं, वे सब सर्वेज्ञ की म्राज्ञा उल्लंघन करनेवाले होने से नियम से मिध्यादृष्टि हैं।

ग्राशय यह है कि जितने भी जीवादिक पदार्थ हैं, उनको ब्यवहार ग्रौर निश्चयनय के द्वारा ग्रविरुद्ध रीति से उसीप्रकार समक्रना चाहिए; जिसप्रकार वे ग्रात्मशुद्धि के लिए उपयोगी हो सकें।

यहाँ पर सामान्यमात्र वस्तु निश्चयनय का हेतु है श्रीर कर्मकलंक से रहित ज्ञानस्वरूप ग्रात्मसिद्धि इसका फल है।"

इसप्रकार हम देखते हैं कि पंचाध्यायीकार के मतानुसार निश्चयनय के भेद संभव नहीं हैं, क्योंकि उसका विषय सामान्य है। जब सामान्य ही एक है तो उसका ग्राहक नय ग्रनेक प्रकार का कैसे हो सकता है?

इस प्रकरण को आरम्भ करते हुए कुछ प्रश्न उपस्थित किये गये थे। उनमें से 'निश्चय के भेद क्यों नहीं हो सकते ?' — इस प्रश्न पर विचार करने के बाद ग्रब 'यदि नहीं हो सकते तो फिर जिनागम में उसके भेद क्यों किये गये, कहाँ किये गये, कितने किये गये ग्रौर सर्वज्ञकथित ग्रागम में यह विभिन्नता क्यों है ?' — इन पर विचार श्रपेक्षित है।

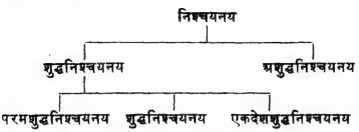
सामान्यतः निश्चयनय के दो भेद किये जाते हैं। जैसा कि झालाप-पद्धति में कहा गया है:--

## "तत्र निश्चयो द्विषिधः, शुद्धनिश्चयोऽशुद्धनिश्चयश्च ।

निश्चयनय दो प्रकार का है-शुद्धनिश्चयनय ग्रौर श्रशुद्धनिश्चयनय।'' शुद्धनिश्चयनय की विषयवस्तु के सम्बन्ध में ग्रनेक प्रकार के कथन प्राप्त होते हैं। उन कथनों के ग्राधार पर उसके नाम के ग्रागे ग्रनेक प्रकार के विशेषण भी लगा दिए जाते हैं। जैसे - परमशुद्धनिश्चयनय, साक्षात्-शुद्धनिश्चयनय, एकदेशशुद्धनिश्चयनय ग्रादि। मुख्यतः शुद्धनिश्चयनय का कथन तीन रूपों में पाया जाता है। वे तीन रूप इसप्रकार हैं:-

- (१) परमशुद्धनिश्चयनय
- (२) शुद्धनिश्चयनय या साक्षात्शुद्धनिश्चयनय
- (३) एकदेशशुद्धनिश्चयनय

यह तीन भेद तो शुद्धनिश्चयनय के हुए और एक श्रशुद्धनिश्चयनय है। इसप्रकार निश्चयनय कुल चार रूपों में पाया जाता है। जिसे श्रागे दर्शीये गये चार्ट द्वारा समका जा सकता है:-



उक्त चार्ट में विशेष ध्यान देने की बात यह है कि 'शुद्धनिश्चयनय' के तीन भेदों में एक का नाम तो 'शुद्धनिश्चयनय' ही है। इससे यह सिद्ध होता है कि 'शुद्धनिश्चयनय' शब्द का प्रयोग कभी तो तीनों भेदों के समुदाय के रूप में होता है और कभी उनके एक भेदमात्र के रूप में। इस मर्म से श्रनभिज्ञ रहने से जिनवाणी के श्रध्ययन में ग्रनेक विरोधाभास प्रतीत होने लगते हैं।

जैसे -परमात्मप्रकाश, ग्रध्याय १, दोहा ६४ की टीका में लिखा है:-

"ग्रनाकुलस्वलक्षरापारमाधिकवीतरागसौस्यात् प्रतिकूलं सांसारिक-मुखदुः सं यद्यप्यशुद्धनिश्चयनयेन जीवजनितं तथापि शुद्धनिश्चयनयेन कर्म-जनितं भवति ।

ग्रनाकुलता है लक्षण जिसका ऐसे पारमाधिक वोतरागी सुख से प्रतिकूल सांसारिक सुख-दु:ख यद्यपि भ्रणुद्धनिश्चयनय से जीवजनित हैं, तथापि भुद्धनिश्चयनय से कर्मजनित होते हैं।"

तथा बृहद्द्रव्यसंग्रह, गाथा ४८ की टोका में इसप्रकार लिखा है :-"ग्रत्राह शिष्यः, रागद्वेषास्यः कि कर्मजनिताः कि जीवजनिता
इति ?

तत्रोत्तरम् -स्त्री-पुरुषसंयोगोत्पन्नपुत्र इव सुधाहरिद्वासंयोगोत्पन्नवर्ण-विशेष इवो मयसंयोगजनिता इति । पश्चान्नयविवक्षावशेन विवक्षितैकदेश-शुद्धनिश्चयेन कर्मजनिता भण्यन्ते । तथैवाशुद्धनिश्चयेम जीवजनिता इति । स चाशुद्धनिश्चयः शुद्धनिश्चयापेक्षया व्यवहार एव ।

श्रय मतम् - साक्षाच्छुद्धनिश्चयनयेन कस्येति पृच्छामो वयम् ।

तत्रोत्तरम् - साक्षाच्छुद्धनिश्चग्रेन स्त्री-पुरुषसंयोगरहितपुत्रस्येव, सुषाहरिद्रासंयोगरहितरङ्गविशेषस्येव तेषामुत्पत्तिरेव नास्ति कथमुत्तरं प्रयच्छाम इति ।

यहाँ भिष्य पूछता है: - रागद्वेष भादि कर्मजनित हैं भ्रथवा जीव-जनित? उसका उत्तर : स्त्री ग्रौर पुरुष - इन दोनों के संयोग से उत्पन्न हुए पुत्र की भाँति, चूने ग्रौर हल्दी के मिश्रए। से उत्पन्न हुए वर्णाविशेष की भाँति, राग-द्वेष ग्रादि जीव ग्रौर कर्म - इन दोनों के संयोगजनित हैं। नय की विवक्षा के ग्रनुसार विविक्षित एकदेशशुद्धनिश्चयनय से राग-द्वेष कर्मजनित कहलाते हैं ग्रौर ग्रशुद्धनिश्चनय से जीवजनित कहलाते हैं। यह ग्रशुद्धनिश्चयनय शुद्धनिश्चयनय की ग्रपेक्षा से व्यवहार ही है।

प्रश्तः - साक्षात् शुद्धनिश्चयनय से राग-द्वेष किसके हैं - ऐसा हम पूछते हैं ?

उत्तर:- साक्षात् शुद्धनिश्चयनय से स्त्री ग्रीर पुरुष के संयोग से रहित पुत्र की भाँति, चूना ग्रीर हल्दी के संयोगरहित रंगविशेष की भाँति, उनकी (राग-द्वेष की) उत्पत्ति ही नहीं है; तो कैसे उत्तर दें ?''

उक्त दोनों उद्धरएों में से एक में सांसारिक सूख-दु:ख राग-द्वेषादि भीदयिक भावों को शुद्धनिश्चयनय से कर्मजनित बताया गया है श्रीर दूसरे में एकदेशशुद्धनिश्चयनय से । ग्रतः ये दोनों कथन परस्पर विरोधी प्रतीत होते हैं। परन्तू थोडी-सी गहराई में जाकर विचार करें तो इनमें कोई विरोध नहीं है। बात मात्र इतनी सी है कि परमात्मप्रकाश के कथन में 'शुद्धनिश्चयनय' शब्द का प्रयोग उस मूल ग्रर्थ में हुग्रा है कि जिसमें शुद्धनिष्ट्यनय के तीनों भेद गर्भित हैं अर्थात उन तीनों भेदों में से कोई भी एक भेद विवक्षित हो सकता है। तथा बृहद्द्रव्यसंग्रह में मूल शुद्धनिश्चयनय को न लेकर उसके प्रभेदों की ग्रपेक्षा बात की है। ग्रतः वहाँ एकदेश ग्रुद्ध-निश्चयनय से राग-द्वेष को कर्मजनित कहा है तथा साक्षात्श्रद्धनिश्चयनय से उनकी उत्पत्ति से ही इन्कार कर दिया है। यदि कहीं यह कथन भी म्रा जावे कि शुद्धनिश्चयनय से वे (राग-द्वेष) हैं ही नहीं, तो भी घबड़ाने जैसी बात नहीं है, क्योंकि वहाँ यह समभ लेना कि यहाँ 'शुद्धनिश्चयनय' शब्द का प्रयोग परमशुद्धनिश्चयनय के अर्थ में किया गया है। 'वे नहीं हैं' इसका अर्थ मात्र इतना ही है कि वे (राग-द्वेष) परमश्रद्धनिष्चयनय के विषयभूत स्रात्मा में नहीं हैं।

इसप्रकार की शंकाएँ उत्पन्न न हों — इसके लिए यह बात घ्यान में ले लेनी चाहिए कि जिनागम में 'शुद्धनिश्चयनय' के तीनों भेदों के प्रर्थ में शुद्धनिश्चयनय शब्द का प्रयोग तो हुग्रा ही है, साथ में मात्र 'शुद्धनय' शब्द का प्रयोग भी पाया जाता है। ग्रतः जहाँ विशेष भेद का उल्लेख न हो वहाँ हमें ग्रागमानुसार ग्रपने विवेक का प्रयोग करके ही यह निश्चय करना होगा कि यह कथन शुद्धनिश्चयनय के किस प्रभेद की ग्रपेक्षा है। तथा जहाँ धकेले 'निश्चयनय' शब्द का ही प्रयोग हो, तो उसकी सीमा में प्रशुद्धनिश्चयनय के भी ग्राजाने से, हमें उसका भी घ्यान रखना होगा।

उक्त उद्धरण में एक बात भीर भी महत्त्व की भ्रागई है। वह यह कि शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा अशुद्धनिश्चयनय भी व्यवहारनय ही है। इससे यह भी जान लेना चाहिए कि यदि कहीं यह कथन भी मिल जावे कि रागादिभाव व्यवहारनय से जीव के हैं, तो भी भ्राश्चर्य नहीं होना चाहिए, क्योंकि उन्हें यहां जीव के अशुद्धनिश्चयनय से कहा है। जहाँ अशुद्धनिश्चयनय को व्यवहार कहा जावेगा, वहाँ इन्हें भी व्यवहार से जीवकृत कहा जावेगा।

बात यहाँ तक ही समाप्त नहीं होती, क्योंकि जब शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से अशुद्धनिश्चयनय व्यवहार हो जाता है; तो शुद्धनिश्चयनय के प्रभेदों में भी ऐसा ही क्यों न हो ? अर्थात् ऐसा होता ही है। परमशुद्ध-निश्चयनय की अपेक्षा साक्षात् शुद्धनिश्चय एवं एकदेशशुद्धनिश्चयनय भी व्यवहार ही कहे जाते हैं।

इसप्रकार हम देखते हैं कि निश्चयनय के भेद-प्रभेदों के कथन का, 'निश्चयनय के भेद तो हो ही नहीं सकते, बह तो एक प्रकार का ही होता है'—इस कथन से कोई विरोध नहीं रहता है; क्योंकि वास्तविक निश्चयनय तो एक ही रहा, शेष को तो विवक्षानुसार कभी निश्चय और कभी व्यवहार कह दिया जाता है। एकमात्र परमभावग्राही — सामान्यग्राही परमणुद्ध-निश्चयनय ही ऐसा है कि जो कभी भी व्यवहारपने को प्राप्त नहीं होता, उसके कोई भेद नहीं होते; ग्रतः वास्तविक निश्चयनय तो श्रभेद्य ही रहा।

भाई! हमने पहले भी कहा था कि जिनेन्द्र भगवान का नयचक बड़ा ही जटिल है, उसे समभने में ग्रतिरिक्त सावधानी वर्तने की ग्रत्यन्त ग्रावश्यकता है।

इससे भी अधिक महत्त्वपूर्ण बात तो यह है कि यद्यपि जिनागम का सम्पूर्ण कथन नयों के आधार पर ही होता है, पर सर्वत्र यह उल्लेख नहीं रहता कि यह किस नय का कथन है ? अतः हमें यह तो अपनी बुद्धि से निर्णय करना होगा कि यह किस नय का कथन है। अतः जिनागम का मर्म जानने के लिए आगम के आधार के साथ-साथ जागृत विवेक की आवायन्यकता भी कदम-कदम पर है। जैनदर्शन भ्रनेकान्तवादी दर्शन है भ्रौर उसका यह भ्रनेकान्त नयों की भाषा में ही व्यक्त हुग्रा है। ग्रतः उसे समक्तने के लिये नयों का स्वरूप जानना भ्रत्यन्त भ्रावश्यक है।

यह भी तो भ्रनेकान्त ही है कि निश्चयनय भ्रभेख है, पर उसे भेदा जा रहा है; ग्रीर निश्चयनय के भेद-प्रभेद बताये जा रहे हैं, फिर भी उसकी ग्रभेद्यता कायम है।

ग्रब यहाँ निश्चयनय के भेद-प्रभेदों की विषयवस्तु के सम्बन्ध में विचार ग्रपेक्षित है।

वैसे तो सामान्य-विशेषात्मक प्रत्येक वस्तु का ग्रंश, चाहे वह चेतन हो या जड़, नय का विषय बन सकता है, किन्तु यहाँ ग्रध्यात्म का प्रकरण है ग्रधीत् मुख्यतः ग्रध्यात्म नयों की चर्चा चल रही है; ग्रतः यहाँ ग्रात्मवस्तु एवं उसके ग्रंशों को ही ग्रध्ययन का — विवेचन का विषय बनाया गया है। नयों के विषय को ग्रात्मा पर घटित करने के कारण, यह नहीं समभ लेना चाहिए कि नयों का प्रयोग ग्रात्मवस्तु पर ही होता है। ग्रध्यात्म में ग्रात्मा को जानना ही मूल प्रयोजन रहता है, ग्रतः उसे प्रधान करके ही सम्पूर्ण कथन किया जाता है। 'ग्रध्यात्म' ग्रब्द का ग्रर्थ ही ग्रात्मा को जानना होता है। ग्रधि + ग्रात्म = ग्रध्यात्म; ग्रधि = जानना, ग्रात्म = ग्रात्मा को। ग्रात्मा को जानना ही ग्रध्यात्म है।

ग्रात्मा को जानने का ग्रर्थ मात्र शब्दों से जान लेना मात्र नहीं है, ग्रिपतु ग्रात्मानुभूति सम्पन्न होने से है। बृहद्द्रव्यसंग्रह में ग्रध्यात्म का ग्रर्थ इसप्रकार किया गया है:—

"ग्रध्यात्मशस्वस्यार्थः कथ्यते—"मिध्यात्वरागादिसमस्तविकल्पजाल-रूपपरिहारेण स्वशुद्धात्मन्यधि यदनुष्ठानं तदध्यात्ममिति ।

श्रव्यात्मशब्द का अर्थ कहते है – मिथ्यात्व, राग आदि समस्त विकल्पजाल के त्याग से स्वशुद्धात्मा में जो अनुब्<u>ठान होता है,</u> उसे श्रव्यात्म कहते हैं।"

निश्चयनय के उक्त भेद-प्रभेदों में प्रत्येक द्रव्य की ग्रपने गुगा-पर्यायों से ग्रभिन्नता (ग्रभेद) को मुख्य ग्राधार बनाया गया है।

प्रत्येक द्रव्य भ्रपने गुरा-पर्यायों से भ्रभिन्न एवं पर तथा पर के गुरा-पर्यायों से भिन्न है। इसीप्रकार प्रत्येक द्रव्य भ्रपने परिरामन का कर्ता स्वयं है। किसी भी द्रव्य के परिरामन में किसी भ्रन्य द्रव्य का कोई हस्तक्षेप

<sup>े</sup> बृहद्द्रव्यसंग्रह, गाथा ५७ की टीका

नहीं है। इस सत्य का ग्राहक - प्रतिपादक निश्चयनय है। इस बात को ध्यान में रखकर ही निश्चयनय के परमशुद्धनय को छोड़कर शेष तीन भेद किये गए हैं, जो कि किसी भी प्रकार अनुचित नहीं हैं; क्योंकि निश्चय-व्यवहार नयों की परिभाषा में यह स्पष्ट किया ही जा चुका है कि:-

- "(१) एक ही द्रव्य के भाव को उस रूप ही कहना निश्चयनय है ग्रीर उपचार से उक्त द्रव्य के भाव को ग्रन्य द्रव्य के भावस्वरूप कहना व्यवहारनय है।
- (२) जिस द्रव्य की जो परिगाति हो, उसे उसकी ही कहना निश्चयनय है भीर उसे ही भ्रन्य द्रव्य की कहनेवाला व्यवहारनय है।
- (३) व्यवहारनय स्वद्रव्य को, परद्रव्य को व उनके भावों को व कारण-कार्यादिक को किसी को किसी में मिलाकर निरूपण करता है। तथा निश्चयनय उन्हों को यथावत् निरूपण करता है, किसी को किसी मे नहीं मिलाता। ""

ग्रपनी पर्यायों से ग्रभिन्नता — तन्मयता एवं परपदार्थों से भिन्नता दिखाना ही निश्चयनय के उक्त तीन भेदों की मुख्य पहिचान है। तथा परमशुद्धनिश्चयनय का कार्य ग्रपनी पर्यायों से भी भिन्नता दिखाना है।

इसप्रकार ये निश्चयनय के चारों भेद निजशुद्धात्मतत्व को पर श्रौर पर्याय से भिन्न अखण्ड त्रैकालिक स्थापित करते हैं। ये नय दृष्टि को पर श्रौर पर्याय से हटाकर किसप्रकार स्वभावसन्मुख ले जाते हैं – इसकी चर्चा इनके प्रयोजन पर विचार करते समय श्रागे करेंगे।

ग्रब यहाँ निश्चयनय के भेदों के स्वरूप एवं उनकी विषयवस्तु पर पृथक्-पृथक् विचार करते हैं :--

- (क) परमणुद्धनिश्चयनय में त्रिकाली शुद्धपरमपारिगामिक सामान्य-भाव का ग्रहगा होता है। इसके उदाहरगारूप कुछ शास्त्रीय कथन इस प्रकार हैं:-
- (१) "शुद्धनिश्चयेन सहजज्ञानाविपरमस्वभावगुणानामाधार-मूतस्वारकारणशुद्धजीवः । र

शुद्धनिश्चयनय से सहजज्ञानादि परमस्वभावभूतगुर्गो का ग्राधार होने से कारणशुद्धजीव है।''

**<sup>े</sup> जिनवरस्य नयचक्रम्, पृष्ठ ३३-३**४

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> नियमसार, गाथा ६ की संस्कृत टीका

(२) "ग्रात्मा हि शुद्धनिश्चयेन सत्ताचैतन्य बोधादिशुद्धप्रार्गेजीर्वति ।" शुद्धनिश्चयनय से जीव सत्ता, चैतन्य व ज्ञानादि शुद्धप्रार्गों से जीता है।"

- (ख) निरुपाधिक गुरा-गुरा को ग्रमेदरूप विषय करनेवाला शुद्ध-निश्चयनय या साक्षात्शुद्धनिश्चयनय है। जैसे—जीव को शुद्ध केवलज्ञानादि-रूप कहना। यह नय ग्रात्मा को क्षायिकभावों से ग्रमेद बताता है तथा उन्हीं का कर्त्ता-भोक्ता भी कहता है। इस विषय को स्पष्ट करनेवाले श्रमेक कथन उपलब्ध होते हैं। जैसे:—
- (१) "शुद्धनिश्चयेन केवलज्ञानादिशुद्धभावाः स्वभावा भण्यन्ते । शुद्धनिश्चयनय से केवलज्ञानादि शुद्धभाव जीव के स्वभाव कहे जाते हैं।"
- (२) "शुद्धनिश्चयनयेन निरूपाधिस्फटिकवत् समस्तरागादि-विकल्पोपाधिरहितम् । <sup>४</sup>

शुद्धनिश्चयनय से निरुपाधि स्फटिकमिए। के समान श्रात्मा समस्त रागादि विकल्प की उपाधि से रहित है।"

(३) "शुद्धनिश्चयनयारपुनः शुद्धमलण्डं केवलज्ञानदर्शनद्वयं जीव-लक्षरामिति।"

शुद्धनिश्चयनय से शुद्ध, श्रखंड केवलज्ञान और केवलदर्शन ये दोनों जीव के लक्ष्मण है।"

- (ग) एकदेशशुद्धता से तन्मय द्रव्यसामान्य को पूर्णशुद्ध देखना एकदेशशुद्धनिश्चयनय है। जैसे:-
- (१) "तिस्मन् घ्याने स्थितानां यद्वीतरागपरमानन्दसुखं प्रतिमाति, तदेव निश्चयमोक्षमार्गस्वरूपम् । " तदेव गुद्धात्मस्वरूपं, तदेव परमात्म-स्वरूपं तदेवेकदेशव्यक्तिरूपविक्षितैकदेशशुद्धनिश्चयनयेन स्वग्रुद्धात्म-संविक्तिसमुत्पन्न सुखामृतजलसरोवरे रागादिमलरहितत्वेन परमहंसस्वरूपम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> पंचास्तिकाय, गाथा २७ की जयसेनाचार्यकृत तात्पर्यवृत्ति टीका

र 'तत्र निरुपाधिकगुरागुण्यभेदविषयकः शुद्धनिश्चयो यथा - केवलज्ञानावयो जीव इति' - भ्रालापपद्धति, भ्रन्तिम पृष्ठ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> पंचास्तिकाय, गाथा ६१ की जयसेनाचार्यकृत ताल्पर्यवृत्ति टीका

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> प्रवचनसार, तात्पर्यवृत्ति टीका के परिणिष्ट

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> बृहद्द्रव्यसंग्रह, गाया ६ की टीका

इवनेक्द्रेशस्यक्तिक्यं शुद्धनयध्यात्मत्र परमाश्मध्यानमावनानाममालायां यथासंमवं सर्वत्र योजनीयमिति । १

उस परमध्यान में स्थित जीव को जिस वीतराग परमानन्दरूप सुख का प्रतिभास होता है, वही निश्चय मोक्षमार्ग स्वरूप है। "" वही मुद्धात्मस्वरूप है, वही परमात्मस्वरूप है, वही एकदेशप्रगटतारूप विवक्षित एकदेशमुद्धनिश्चयनय से स्वमुद्धात्म के संवेदन से उत्पन्न सुखामृतरूपी जल के सरोवर में रागादिमल रहित होने के कारण परमहंस स्वरूप है। इस एकदेशव्यक्तिरूप मुद्धनय के व्याख्यान को परमात्मध्यान भावना की नाममाला में जहाँ यह कथन है, वहाँ परमात्मध्यान भावना के परम्रह्म स्वरूप, परमविष्णुस्वरूप, परमिश्वस्वरूप, परममुद्धस्वरूप, परमजिन-स्वरूप "" मादि म्रनेक नाम गिनाए गए हैं। उन्हें परमात्मतस्व के जानियों द्वारा जानना चाहिए।"

(व) सोपाधिक गुरा-गुरा में श्रभेद दर्शानेवाला श्रशुद्धनिश्चयनय है, जैसे — मितज्ञानादि को जीव कहना। र राग-द्वेषादि विकारीभावों को जीव कहनेवाले कथन भी इसी नय की सीमा में श्राते हैं। यह नय श्रौदियक श्रौर क्षायोपशियक भावों को जीव के साथ श्रभेद बताता है, उनके साथ कर्ता-कर्म श्रादि भी बताता है। इसके स्वरूप को स्पष्ट करते हुए बृहद्द्वयसंग्रह, गाथा ५ की टीका में लिखा है:—

"श्रमुद्धनिश्चयस्यार्थः कथ्यते – कर्मोपाधिसमुस्पन्नस्वादशुद्धः, तस्काले तप्तायःपिण्डवत्तन्मयस्वाच्य निश्चयः, इत्युभयमेलापकेनाशुद्धनिश्चयो मण्यते ।

श्रमुद्धनिश्चय का श्रर्थ कहा जाता है – कर्मोपाधि से उत्पन्न हुआ होने से 'श्रमुद्ध' कहलाता है श्रीर उससमय तपे हुए लोहखण्ड के गोले के समान तन्मय होने से 'निश्चय' कहलाता है। इसप्रकार श्रमुद्ध श्रीर निश्चय इन दोनों का मिलाप करके श्रमुद्धनिश्चय कहा जाता है।"

इसके कतिपय उदाहरए। इसप्रकार हैं :-

(१) "ते चेव भावरूवा जीवे मुदा सम्रोवसमदो य। ते होंति मावपासा असुद्वशिष्ट्यसम्बेस स्राथका ।।3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> बृहद्द्रव्यसंग्रह गाथा ५६ की टीका

<sup>े &#</sup>x27;सोपाधिकगुरागुण्यभेदविषयोऽशुद्धनिष्चयो यथा-मितज्ञानादयो जीव इति'- मालाप-पद्धति, प्रन्तिम पृष्ठ

उद्यस्वभावप्रकाशक नयकक, गांचा ११३

जीव में कमों के क्षयोपशम से उत्पन्न होने वाले जितने भाव हैं, वे जीव के भावप्राण होते हैं - ऐसा ग्रशुद्धनिश्चयनय से जानना चाहिए !"

(२) "ग्रात्मा हि ग्रमुद्धनिश्चयनयेन सकलमोहरागद्वेषावि माव-कर्मग्रा कर्सा मोक्ता च ।"

ग्रशुद्धनिश्चयनय से यह ग्रात्मा सम्पूर्ण मोह-राग-द्वेषादिरूप भावकर्मी का कर्त्ता ग्रीर भोक्ता होता है।"

(३) "तदेवाशुद्धनिश्चयनयेन सोपाधिस्फटिकवत् समस्तरागादि विकल्पोपाधिसहितम् । २

वही ब्रात्मा ब्रशुद्धनिश्चयनय से सोपाधिक स्फटिक की भांति समस्तरागादिविकल्पों की उपाधि से सहित है।"

(४) "ग्रशुद्धनिश्चयनयेन क्षायोपशमिकौदयिकभावप्राणंजींबति । ग्रशुद्धनिश्चयनय से जीव क्षायोपशमिक व ग्रौदयिक भावप्राणों से जीता है।"

निश्चयनय के भेद-प्रभेदों की विषयवस्तु एव कथनशैली स्पष्ट करने के लिए जो कतिपय उदाहरण — शास्त्रीय-उद्धरण यहाँ प्रस्तुत किये गए हैं, उनका बारीकी से ग्रध्ययन करने पर यद्यपि बहुत कुछ स्पष्ट हो जाएगा; तथापि पूर्ण स्पष्टता तो जिनागम के गहरे ग्रध्ययन, मनन एवं चिन्तन से ही संभव है।

उक्त उद्धरणों में यद्यपि अधिकांश प्रयोगों को समेटने का प्रयास किया गया है, तथापि इसप्रकार का दावा किया जाना संभव नहीं है कि सभीप्रकार के प्रयोग उपस्थित कर दिये गए है। जिनागम मे ग्रौर भी अनेक प्रकार के प्रयोग प्राप्त होना संभव है, क्योंकि जिनागम ग्रगाध है, उसका पार पाना सहज संभव नहीं है।

<sup>🦜</sup> नियमसार, गाथा १८ की टीका

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> प्रवचनसार, तात्पर्यवृत्ति का परिशिष्ट

पंचास्तिकाय, गाथा २७ की जयसेनाचार्यकृत ताल्पर्यवृत्ति टीका

## निश्चयनयः कुछ प्रश्नोत्तर

निश्चयनय के भेद-प्रभेदों की विस्तृत चर्चा के उपरान्त भी कुछ सहज जिज्ञासाएँ शेष रह गई हैं, उन्हें यहाँ प्रश्नोत्तरों के रूप में स्पष्ट कर देना समीचीन होगा।

(१) प्रश्न: - शुद्धनिश्चयनय एवं एकदेशशुद्धनिश्चयनय में क्या अन्तर है?

उसर: - शुद्धनिश्चयनय का विषय पूर्णशुद्धपर्याय से तन्मय अर्थात् क्षायिकभाव से तन्मय (अभेद) द्रव्य होता है और एकदेशशुद्धनिश्चयनय का विषय ग्रांशिकशुद्धपर्याय से तन्मय ग्रर्थात् क्षयोपशमभाव के शुद्धांश से तन्मय (अभेद) द्रव्य होता है।

यहाँ यह बात ध्यान रखनी होगी कि यहाँ जो 'शुद्धनिश्चयनय' लिया है, वह मूल 'शुद्धनिश्चयनय' न होकर उसके तीन भेदों में जो 'शुद्धनिश्चयनय या साक्षात्शुद्धनिश्चयनय' ग्राता है, वह है।

इन दोनों में अन्तर जानने के लिए बृहद्द्रव्यसंग्रह गाथा म की टीका का निम्नलिखित श्रंश ग्रधिक उपयोगी है:—

"शुभाशुमयोगत्रयध्यापाररहितेन शुद्धबुद्धं कस्त्रभावेन यदा परिएा-मित तदानस्त्रज्ञानसुकादिशुद्धभावानां ख्रश्चास्थायां भावनाक्ष्येरण विविक्षितेकदेशशुद्धनिश्चयेन कर्त्ता, मुक्ताबस्थायां तु शुद्धनयेनेति ।

जब जीव शुभ-त्रशुभरूप तीन योग के व्यापार से रहित, शुद्ध-बुद्ध-एकस्वभावरूप से परिरामन करता है, तब छचस्थ ग्रवस्था में भावना-रूप से विवक्षित ग्रनन्त-ज्ञान-सुखादिशुद्ध-भावों का एकदेशशुद्धनिश्चयनय से कर्त्ता है ग्रौर मुक्त-ग्रवस्था में ग्रनन्तज्ञान-सुखादिभावों का शुद्धनय से कर्त्ता है।"

इस उद्धरण में घ्यान देने की बात यह है कि ग्रात्मा को ग्रनन्तज्ञान-सुख ग्रादि पूर्णशुद्धभावों का कर्त्ता मुक्त-ग्रवस्था में तो शुद्धनय से बताया है, पर उन्हीं पूर्णशुद्धकेवलज्ञानादिभावों का छप्पस्थ ग्रवस्था में एकदेश-शुद्धनिश्चयनय से कर्त्ता बताया है, जबिक वे केवलज्ञानादि उस समय हैं ही नहीं। यहाँ एकदेशशुद्धनिश्चयनय ने भावना की अपेक्षा से एकदेशशुद्धि से युक्त आत्मा को केवलज्ञानादि भावों का कत्ती अर्थात् पूर्णशुद्ध कहा है। अतः यह भी जान लेना चाहिए कि यह नय भावना की अपेक्षा एकदेशशुद्धता में पूर्णशुद्धता का कथन करता है?

(२) प्रश्न: - एकदेशशुद्धता के आधार पर सम्पूर्ण द्रव्य को शुद्ध कहना तो उचित प्रतीत नहीं होता ?

उत्तर: - इसमें क्या अनुचित है ? प्रत्येक नय अपनी दृष्टि से जो भी कथन करता है, सम्पूर्ण द्रव्य के बारे में हो करता है। जब परमशुद्ध निश्चयनय पर्याय में अशुद्धता होने पर भी द्रव्य को शुद्ध कहता है; और इसीप्रकार जब द्रव्यांश में शुद्धता के रहते हुए भी पर्याय की अशुद्धता के आधार पर अशुद्धनिश्चयनय सम्पूर्ण द्रव्य को ही अशुद्ध कहता है; तब एकदेशशुद्धनिश्चयनय भी एकदेशशुद्धि के आधार पर द्रव्य को शुद्ध कह तो इसमें क्या अनुचित है ?

(३) प्रश्न: - इसप्रकार तो एकदेश-श्रशुद्धता के आधार पर सम्पूर्ण द्वव्य को श्रशुद्ध भी कहा जा सकता है ?

उत्तर: - क्यों नहीं ? अवश्य कहा जा सकता है। कहा क्या जा सकता है, कहा ही जाता है। अधुद्धनिश्चयनय द्रव्य की अधुद्ध कहता ही है।

(४) प्रश्न: - श्रशुद्धनिश्चयनय नही, एकदेश-ग्रशुद्धनिश्चयनय कहो न?

उत्तर: - एकदेश-अशुद्धनिश्चयनय भी कह सकते हैं, पर 'एकदेश-अशुद्धनिश्चयनय' नामक किसी नय का कथन आगम में प्राप्त नहीं होता। उसके विषय को अशुद्धनिश्चयनय में ही गिभत कर लिया गया है। आप मानना चाहें तो मान लें।

(४) प्रश्न: - क्या कहा ? हम मानना चाहें तो मान लें। जब आगम में नहीं मिलता है तो हम क्यों मान लें? तथा जब आप हमें मान लेने की अनुमति देते हैं, तो फिर आगम में क्यों नहीं है?

उत्तर: - ग्रागम में उसके पृथक् उल्लेख की ग्रावश्यकता नहीं समभी, सो नहीं लिखा। ग्राप ग्रावश्यकता समभते हों तो मानलें, कोई ग्रापत्ति नहीं है।

इस सम्बन्ध में क्षुल्लक श्री जिनेन्द्र वर्गी के विचार दृष्टव्य हैं :--

"श्रागम में क्योंकि जीवों को ऊँचे उठाने की भावना प्रमुख है, भ्रतः यहाँ एकदेश-शुद्धिनश्चयनय का कथन तो श्रा जाता है; पर एकदेश-श्रशुद्ध

निश्चयनय का कथन नहीं किया जाता। अपनी बुद्धि से हम एकदेशअशुद्धिनिश्यनय को भी स्वीकार कर सकते हैं। जितनी कुछ नय आगम में
लिखी हैं, उतनी ही हों — ऐसा नियम नहीं। वहाँ तो एक सामान्य नियम
बता दिया है। उसके आधार पर अन्य नय भी यथायोग्यरूप से स्थापित
की जा सकती हैं। जिसप्रकार साधक के क्षायोपश्चिकभाव को एकदेशशुद्धिनश्चयनय से क्षायिकवत् पूर्णंशुद्ध कहा जाता है; उसीप्रकार उसको
एकदेश-अशुद्धिनश्चयनय से औदियकवत् पूर्णं अशुद्ध भी कहा जा सकता
है। इसमें कोई विरोध नहीं।

इस एकदेशदृष्टि में बारी-बारी भले शुद्धभाग को पृथक् ग्रह्ण करके जीव को पूर्ण अशुद्ध कह लीजिए। "एकदेशदृष्टि में दोनों ही अपने-अपने स्थान पर पूरे-पूरे दिखाई देंगे। शुद्धांश को पृथक् ग्रह्ण करने वाली यह एकदेशदृष्टि ही एकदेश-शुद्धनिश्चयनय कहलाती है। इस दृष्टि से साधक अवस्था में भी जीव सिद्धांवत् पूर्णशुद्ध ही ग्रह्ण करने में भाता है। अतः कहा जा सकता है कि यह साधक पूर्ण शुद्धोपयोग का कर्त्ता तथा अनन्त परमानन्द का भोक्ता है। ""

(६) प्रश्नः - प्रथम प्रश्न के उत्तर में क्षयोपश्ममभाव को एकदेश-शुद्धनिश्चयनय का विषय बताया गया है। तथा अशुद्धनिश्चयनय का स्वरूप स्पष्ट करते हुए क्षायोपश्मिक और औदयिक भावों के साथ जीव को तन्मय (अभेद) बताना अशुद्धनिश्चयनय का कथन बताया था। अतः प्रश्न यह है कि क्षायोपश्मिक भावों के साथ अभिन्नता बताना अशुद्ध-निश्चयनय का विषय है या एकदेशशुद्धनिश्चयनय का?

उत्तर: – दोनों ही कथन सही हैं, क्यों कि क्षयोपशमभाव में शुद्धता श्रीर श्रशुद्धता – दोनों भावों का मिश्रए। रहता है। क्षयोपशमभाव में विद्यमान शुद्धता के श्रंश के साथ श्रात्मा की श्रभेदता एकदेशशुद्धनिश्चयनय के विषय में श्राती है श्रीर क्षयोपशमभाव में विद्यमान श्रशुद्धता के श्रंश के साथ श्रभेदता श्रशुद्धनिश्चयनय के विषय में शाती है।

श्रतः जहाँ क्षयोपशमभाव को श्रशुद्धनिश्चयनय से जीव कहा गया हो, वहाँ समभना चाहिए कि यह क्षयोपशमभाव के श्रशुद्धाँश की श्रपेक्षा किया गया कथन है श्रौर जहाँ एकदेशशुद्धनिश्चयनय से कहा गया हो, वहाँ समभना चाहिए कि यह क्षयोपशमभाव के शुद्धांश की श्रपेक्षा किया गया कथन है।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> नयदर्पेगा, पृष्ठ ६२४, पंक्ति १२-२२

वही, पृष्ठ ६२४, पंक्ति १-११

घ्यान रहे एकदेशशुद्धनिश्चयनय का प्रयोग निर्मल परम्तु अपूर्ण पर्याय के साथ अभेदता दिखाने में ही होता है। अपूर्णता की अपेक्षा इसे 'एकदेश', निर्मलता – शुद्धता की अपेक्षा 'शुद्ध' एवं अपनी पर्याय होने से 'निश्चय' कहा जाता है। इसप्रकार एकदेशशुद्धनिश्चयनय में अपनी निर्मल लेकिन अपूर्ण पर्याय के साथ द्रव्य की तन्मयता बताना इष्ट होता है। पर्याय की निर्मलता इसे अशुद्धनिश्चयनय से पृथक् रखती है, एवं अपूर्णता शुद्धनिश्चयनय से पृथक् रखती है।

(७) प्रश्न:- निश्चयनय के चारों भेद किस-किस गुग्गस्थान में पाये जाते हैं?

उत्तर:- (श्र) परमपारिगामिकभावरूप सामान्य-श्रंश का ग्राही होने से परमशुद्धनिश्चयनय तो मुक्त और संसारी समस्त जीवों के पाया जाता है। ग्रत: वह तो चौदहगुग्रस्थानों ग्रौर गुग्गस्थानातीत सिद्धों में भी पाया जाता है। इस नय की ग्रपेक्षा संसारी ग्रौर सिद्ध - ऐसे भेद ही संभव नहीं हैं। 'सर्व जीव हैं सिद्धसम' या 'मम स्वरूप है सिद्ध समान' या 'सिद्ध समान सदा पद मेरो' ग्रादि कथन इसी नय के तो हैं।

'वर्गादि से लेकर गुग्रस्थानपर्यन्त के सभी भाव जीव के नहीं हैं' — यह कथन भी इसी नय की अपेक्षा से किया जाता है।

'वर्णाद्या वा राग-मोहादयो वा भिन्ना भावाः सर्वं एवास्य पुंसः'

जो निगोद में सो ही मुक्तमें, सो ही मोल मकार। निश्चय मेद कङ्कृ भी नाहीं, भेद गिनै संसार।।

- ये सब कथन इसी नय के हैं।

एक यही निश्चयनय है, जो द्रव्यस्वभाव को ग्रहण करता है; शेष नय तो पर्यायस्वभाव को ग्रहण करनेवाले हैं। यही कारण है कि वे इसकी ग्रपेक्षा व्यवहार हो जाते हैं, निषेच्य हो जाते हैं।

यही वह नय है, जिसे पंचाघ्यायीकार ने नयाधिपति कहा है भ्रौर एकमात्र इसे ही निश्चयनय स्वीकार किया है।

(ब) मुद्धनिष्चयनय पूर्णमुद्ध भावों ग्रथांत् क्षायिकभावरूप पर्यायों को द्रव्य में ग्रभेदरूप से (ग्रहरणकर) कथन करनेवाला होने से क्षायिक-भाववालों में ही पाया जाता है। क्षायिकसम्यग्दर्शन की ग्रपेक्षा यह चौथे गुरास्थान में भी पाया जाता है ग्रीर इसी ग्रपेक्षा क्षायिकसम्यग्द्ि को दृष्टिमुक्त कहा जाता है। यह भी कहा जाता है कि दृष्टि-ग्रपेक्षा वह सिद्ध ही हो गया।

'क्षायिकसम्यक्त की अपेक्षा सम्यक्ति को सिद्ध मानना' – यह शुद्धनिश्चयनय है। और 'सिद्ध समान सदा पद मेरो' – यह परमशुद्ध निश्चयनय है, क्योंकि इसमें सिद्ध के समान सदा ही अपना पद बताया गया है; वह किसी पर्याय की अपेक्षा नहीं बताया गया है, अपितु स्वभाव को अपेक्षा किया गया कथन है।

(स) मुक्तिमार्ग के साथ ग्रभेदता स्थापित करने के कारण एकदेश-शुद्धनिश्चयनय साधकजीव के ही पाया जाता है। ग्रतः यह चतुर्थ गुणस्थान से बारहवें गुणस्थान तक ही समभना चाहिए।

इस संदर्भ में बृहद्द्व्यसंग्रह का निम्नलिखित कथन उल्लेखनीय है :-

"कर्तृं त्वविषये नयविभागः कथ्यते । मिथ्यावृष्टेर्जीवस्य पुर्गलब्रव्य-पर्यायरूपासाम्मवबंधपुण्यपापपदार्थानां कर्तृ त्वमनुपचित्तासद्भूतव्यव-हारेरा, जीवभावपर्यायरूपाराां पुनरशुद्धनिश्चयनयेनेति । सम्यग्बृष्टेस्तु संवरनिर्जरामोक्षपदार्थानां ब्रग्यरूपाराां यत्कर्त्तृं त्वं तद्य्यनुपचित्तासद्भूत-ध्यवहारेरा, जीवभावपर्यायरूपाराां तु विवक्षितंकवेशशुद्धनिश्चयनयेनेति । परमशुद्धनिश्चयनयेन तु ।

"रा वि उप्पष्जइ, रा वि मरइ, बन्धु रा मोक्खु करेइ। जिउ परमत्ये जोइया, जिख्यक एउँ सरोई।।" – इति वचनाद् बन्धमोक्षौ न स्तः।

स च पूर्वोक्तविवक्षितैकदेशशुद्धनिश्चय ग्रागमभाषया कि भण्यते ।

स्वशुद्धात्मसम्पक्श्रद्धानज्ञानानुचरग्रूषेग् मिषव्यतीति भग्यः, एषं मृतस्य मन्यत्वसंज्ञस्य पारिगामिकमावस्य संबन्धिनी व्यक्तिर्भण्यते ।

ग्रध्यात्मभाषया पूनर्द्रध्यशक्तिरूपशुद्धपारिगामिकमावविषये भावना भण्यते, पर्यायनामान्तरेगा निर्विकरुपसमाधिर्वा, शुद्धोपयोगादिकं चेति ।

ग्रब कर्तृत्व के विषय में नयविभाग का कथन करते हैं। मिथ्यादृष्टि जीव को पुद्गलद्रव्य के पर्यायरूप ग्रास्त्व, बंघ, पुण्य ग्रौर पापपदार्थों का कर्तृत्व ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय से ग्रौर जीवभावपर्यायरूप ग्रास्त्रव, बंध, पुण्य व पापपदार्थों का कर्त्तृत्व ग्रशुद्धनिश्चयनय से है। सम्यग्दृष्टि जीव को भी द्रव्यरूप संवर, निर्जरा ग्रौर मोक्षपदार्थ का कर्त्तृत्व ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय से है। ग्रौर जीवभावपर्यायरूप संवर, निर्जरा व मोक्ष-पदार्थों का कर्त्तृत्व विवक्षित एकदेशशुद्धनिश्चयनय से है। परमशुद्ध-निश्चयनय से तो:—

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> बृहद्व्रव्यसंग्रह, पृष्ठ ६६

'हे योगी! परमार्थ से यह जीव उत्पन्न नहीं होता है, मरता नहीं है, बंघ ग्रीर मोक्ष करता नहीं है – इसप्रकार जिनेन्द्र कहते हैं।'

- इस वचन से जीव को बन्ध ग्रीर मोक्ष नहीं है।

पूर्वोक्त विवक्षित एकदेशशुद्धनिश्चयनय को आगमभाषा में क्या कहते हैं ?

जो स्वशुद्धातमा के सम्यक्श्रद्धान-ज्ञान-ग्राचरण्रूष्प होगा, वह 'भव्य', इसप्रकार के 'भव्यत्व' नामक पारिणामिकभाव के साथ संबंधित 'व्यक्ति' कही जाती है। (ग्रर्थात् भव्यत्व पारिणामिकभाव की व्यक्तता ग्रर्थात् प्रगटता कही जाती है) ग्रीर श्रध्यात्मभाषा में उसे ही द्रव्यशक्तिरूप शुद्ध-पारिणामिकभाव की भावना कहते हैं, श्रन्य नाम से उसे 'निविकल्पसमाधि' श्रथवा 'शुद्धोपयोग' ग्रादि कहते हैं।

(व) अशुद्धनिश्चयनय प्रथम गुग्रस्थान से बारहवें गुग्रस्थान तक वर्तता है। जैसा कि बृहद्दब्यसंग्रह की ३४वीं गाथा की टीका में कहा है:-

"मिण्यादृष्टचाविक्षी एक बायपर्यन्त मुपर्युपरि मंदाबा सारतम्येन-ताबद शुद्ध निश्चयो वर्तते ।

मिथ्यात्व गुणस्थान से लेकर क्षीणकषाय गुणस्थान तक ऊपर-ऊपर मंदपना होने से तारतम्यता से ऋषुद्धनिश्चयनय वर्तता है।"

(८) प्रश्न: - साधक के शुद्धोपयोग में तो एकदेशशुद्धनिश्चयनय कहा था श्रौर यहाँ बारहवें गुरास्थान तक श्रशुद्धनिश्चयनय बताया जा रहा है। क्या शुद्धोपयोग में भी श्रशुद्धनिश्चयनय घटित होता है?

उत्तर: – हॉ, होता है, क्योंकि साधक का गुद्धोपयोग क्षयोपश्यम-भावरूप है। क्षयोपश्यमभाव में एकदेशशुद्धनिश्चयनय एवं ग्रशुद्धनिश्चयनय ऊपर घटित कर ही ग्राये हैं, ग्रतः यहाँ विशेष कथन ग्रपेक्षित नहीं है।

इसीप्रकार का प्रश्न बृहद्द्रव्यसंग्रह, गाथा ३४ की टीका में भी उठाया गया है। वहाँ जो उत्तर दिया गया है उसे उन्हीं की भाषा में देखिये:—

"प्रशुद्धनिश्चयमध्ये निथ्यादृष्टचाविगुणस्थानेषूपयोगत्रयं ध्याख्यातं, तत्राशुद्धनिश्चये शुद्धोपयोगः कथं घटते ?

इति चेसत्रोसरं - शुद्धोपयोगे शुद्धबुद्धं कस्वभावो निजात्मा ध्येयस्तिष्ठति, तेन कारखेन शुद्धध्येयत्वाच्छुद्धावलंबनत्वाच्छुद्धात्मस्बरूप-साधकत्वाच्च शुद्धोपयोगो घटते । स च संवरशब्दवाच्यः शुद्धोपयोगः संसारकारणभूतिमध्यात्वरागाद्य-शुद्धपर्यायववशुद्धो न भवति तर्वव फलभूतकेवलशानलक्षरणशुद्धपर्यायवत् शुद्धोऽपि न भवति, किन्तु ताम्यामशुद्धशुद्धपर्यायाम्यां विलक्षर्णं शुद्धारमानु-मूतिरूपिनश्चयरत्नत्रयात्मकं मोक्षकारणमेकदेशव्यक्तिरूपमेकदेशितरा-वरणं च तृतीयमवस्थान्तरं भण्यते ।

शंका: - ग्रशुद्धनिश्चयनय में मिथ्यादृष्टि ग्रादि गुरास्थानों में (ग्रशुभ, शुभ ग्रीर शुद्ध) तोन उपयोगों का व्याख्यान किया; वहाँ ग्रशुद्धनिश्चयनय में शुद्धोपयोग किसप्रकार घटित होता है?

समाधान :- शुद्धोपयोग में शुद्ध, बुद्ध, एकस्वभावी निजात्मा ध्येय होता है। इसकारण शुद्धध्येयवाला होने से, शुद्धश्रवलंबनवाला होने से श्रीर शुद्धात्मस्वरूप का साधक होने से श्रशुद्धनिश्चयनय में शुद्धोपयोग घटित होता है।

'संवर' शब्द से वाच्य वह शुद्धोपयोग संसार के कारराभूत मिथ्यात्व रागादि श्रशुद्धपर्याय की भाँति श्रशुद्ध नहीं होता, उसीप्रकार उसके फलभूत केवलज्ञानरूप शुद्धपर्याय के समान शुद्ध भी नहीं होता; परन्तु वह शुद्ध श्रीर श्रशुद्ध दोनों पर्यायों से विलक्षरा, शुद्धात्मा के श्रनुभवरूप निश्चय-रत्नत्रयात्मक, मोक्ष का कारराभूत, एकदेशप्रगट, एकदेशनिरावररा – ऐसी तृतीय श्रवस्थारूप कहलाता है।"

(६) प्रश्न: — 'निश्चयनय अभेद्य है, फिर भी प्रयोजनवश उसके भेद-प्रभेद किये गये हैं।' — इस संदर्भ में प्रश्न यह है कि वह कौनसा प्रयोजन था कि जिसके लिए अभेद्य निश्चयनय के भेद करने पड़े ? आशय यह है कि निश्चयनय के उक्त भेद-प्रभेदों से किस प्रयोजन की सिद्धि होती है ?

उत्तर: - जगत के संपूर्ण जीव अनंत आनंद के कंद और ज्ञान के घनिएड होने पर भी अपने-अपने ज्ञानानंदस्वभावी स्वरूप से अनिभज्ञ रहने के कारण पर और पर्याय में एकत्वबुद्धि धारणकर जन्म-मरण के अनंत-दुख उठा रहे हैं। पर और पर्याय से पृथक अपने आत्मा के ज्ञान, श्रद्धान और अनुचरण के अभाव के कारण ही अनंत संसार बन रहा है। इसका अभाव निज्ञ द्धारमस्वरूप के परिज्ञान बिना संभव नहीं है। पर और पर्याय से भिन्न निज्ञ द्धारमस्वरूप के परिज्ञान के लिए ही निश्चयनय के ये भेद-प्रभेद किये हैं।

सर्वप्रथम परद्रव्य और उनकी पर्यायों से भिन्नता एवं अपने गुरा-पर्यायों से अभिन्नता बताना अभीष्ट था; क्योंकि प्रत्येक द्रव्य की इकाई स्थापित किये बिना — स्पष्ट किये बिना वस्तु की स्वतंत्रता, विभिन्नता एवं स्वायत्तता स्पष्ट नहीं होती। प्रत्येक द्रव्य अपनी अच्छाई-बुराई का उत्तरदायी स्वयं है, अपना भला-बुरा करने में स्वयं समर्थ है और उसके लिए पूर्ण स्वतंत्र है — यह स्पष्ट करना ही अशुद्धनिश्चयनय का प्रयोजन है। अपने इस प्रयोजन की सिद्धि के लिए वह राग-द्वेष, सुख-दुख जैसी अप्रिय अवस्थाओं को भी अपनी स्वीकार करता है, उनके कर्तृत्व और भोक्तृत्व को भी स्वीकार करता है; उन्हें कर्मकृत या परकृत कहकर उनका उत्तरदायित्व दूसरों पर नहीं थोपता।

प्रत्येक जीव को यह समभाना ही इस नय का प्रयोजन है कि <u>यद्यपि</u> प्रपदार्थ ग्रीर उसके भावों का कर्त्ता-भोक्ता या उत्तरदायी यह ग्रात्मा र्वे नहीं है, तथापि रागादि विकारीभावरूप ग्रपराध स्वयं की भूल से स्वयं में स्वयं हुए हैं; ग्रतः उनका कर्त्ता-भोक्ता या उत्तरदायी यह ग्रात्मा स्वयं है।

जब यह ग्रात्मा परद्रव्यों से भिन्न ग्रीर ग्रपने गुएा-पर्यायों से ग्रभिन्न ग्रपने को जानने लगा, तब इसे कमशः पर्यायों से भी भिन्न विकाली ध्रुवस्वभाव की ग्रोर ले जाने के लक्ष्य से एकदेश ग्रुद्धनिश्चयनय से यह कहा कि जो पर्याय पर के लक्ष्य से उत्पन्न हुई, जिसकी उत्पत्ति में कर्मादिक परपदार्थ निमित्त हुए, जो पर्याय दुखस्वरूप है; उसे तू ग्रपनी क्यों मानता है? तेरा ग्रात्मा तो ज्ञान ग्रौर ग्रानंद पर्याय को उत्पन्न करे — ऐसा है। जो पर्याय स्व को विषय बनाये, स्व में लीन हो; वही ग्रपनी हो सकती है। जानी तो उसी का कर्त्ता-भोक्ता हो सकता है। रागादि विकारी पर्यायों को ग्रपना कहना तो स्वयं को विकारी बनाना है, ग्रज्ञानी बनाना है; क्योंकि विकार का कर्त्ता-भोक्ता विकारी ही हो सकता है। ये तो ग्रज्ञानमय भाव हैं, इनका कर्त्ता-भोक्ता स्वामी तो ग्रज्ञानी ही हो सकता है। भले ही ये ग्रपने में पैदा हुए हों, पर ये ग्रपने नहीं हो सकते — इसप्रकार विकार से हटाने के लिए निर्मलपर्याय से ग्रभेद स्थापित किया।

निर्मलपर्याय से भी ग्रभेद स्थापित करना मूल प्रयोजन नहीं है, मूल प्रयोजन तो त्रिकाली द्रव्यस्वभाव तक ले जाना है, उसमें ही ग्रहंबुद्धि स्थापित करना है; पर भाई! एक साथ यह सब कैसे हो सकता है? ग्रतः धोरे-धीरे बात कही जाती है। 'तू तो निर्मलपर्याय का धनी है, कर्त्ता है, भोक्ता है; विकारी पर्याय का नहीं' — यह एकदेशशुद्धनिश्चयनय का कथन एक पड़ाव है, गन्तव्य नहीं। यह ग्रात्मा एकबार राग को तो ग्रपना मानना छोड़े, फिर निर्मलपर्याय से भी ग्रागे ले जायेंगे। राग तो निषेष

निश्चयनय : कुछ प्रश्नोत्तर ]

करने योग्य है न ? यदि राग निषेच करने योग्य है, तो वह प्रपना कैसे हो सकता है ? जो निषेच्य है, वह मैं नहीं हो सकता, मैं तो प्रतिपाद्य हूँ। राग निषेच्य है, ग्रतः व्यवहार है। निर्मलपर्याय करने योग्य है, प्राप्त करने योग्य है, इसलिए निश्चय है। निर्मलपर्यायरूप निश्चय विकाररूप व्यवहार का निषेध करता हुग्रा, उसका ग्रभाव करता हुग्रा उदय को प्राप्त होता है।

इसप्रकार एकदेशशुद्धनिश्चयनय का प्रयोजन निर्मलपर्याय से त्रिकाली घ्रुव की एकता स्थापित कर, विकारी पर्याय से पृथक्ता स्थापित करना है।

विकारीपर्याय से पृथक्ता स्थापित हो जाने पर प्रब कहते हैं कि एक-देशशुद्धनिश्चयनय ने विकारी पर्याय से पृथक्ता बताने के लिए जिस निर्मलपर्याय के साथ अभेद स्थापित किया था, वह भी अपूर्ण होने से भ्रात्मा के स्वभाव की सीमा में कैसे श्रा सकती है ? श्रात्मा का स्वभाव तो परिपूर्ण है, उसके भ्राश्रय से तो पर्याय में भी पूर्णता ही प्रगट होना चाहिए। यदि परिपूर्ण स्वभाव का परिपूर्ण आश्रय हो तो फिर अपूर्ण पर्याय क्यों प्रगटे ? पर्याय की यह ग्रपूर्णता परिपूर्ण स्वभाव के ग्रनुरूप नहीं है, प्रनुकूल भी नहीं है। ग्रतः इसे भी उसमें कैसे मिलाया जा सकता है, कैसे मिलाये रखा जा सकता है ? एकदेशशुद्धनिश्चयनयरूप साधकदशा तो प्रस्थान है, पहुँचना नहीं; पथ है, गन्तव्य नहीं; साधन है, साध्य नहीं। तथा मैं तो परिपूर्ण केवलज्ञानस्वभावी हुँ, मैं तो अनंत अतीन्द्रिय-स्रानंद का कर्त्ता-भोक्ता हूँ, मैं तो अनंतचतुष्टयलक्ष्मी का स्वामी हूँ। भ्राखिर इस क्षयोपशमभाव से मुभेक्या लेना-देना ? ग्रौर इसका भरोसा भी क्या ? ग्राज का क्षयोपशमसम्यग्द्ष्टि कल मिथ्याद्ष्टि बन सकता है। ग्राज का ग्रच्छा-भला विद्वान कल स्मृति-भंग होने से भ्रल्पज्ञ रह सकता है। भ्राज का क्षयोपशमसंयमी कल ग्रसंयमी हो सकता है।

निर्मल हुई तो क्या, इस अपूर्ण एवं क्षणध्वंशी पर्याय से मुक्ते क्या ? यह तो आनी-जानी है। मेरे जैसे स्थायीतत्त्व का एकत्व, स्वामित्व, कर्त्तृत्व एवं भोक्तृत्व तो क्षायिकभावरूप चिरस्थायी अनन्तचतुष्टयादि से ही हो सकता है।

इसप्रकार जब निर्मंलपर्याय से भी पृथक्ता स्थापित कर पूर्णंशुद्ध क्षायिकपर्याय से युक्त द्रव्यग्राही शुद्धनिश्चयनय प्रगट होता है, तब एकदेशशुद्धपर्याय निषिद्ध हो जाती है; निषिद्ध हो जाने से व्यवहार हो जाती है। इसप्रकार अपने प्रयोजन की सिद्धि करता हुआ एकदेशसुद्धिनश्चय-नय भी निषिद्ध होकर व्यवहारपने को प्राप्त हो जाता है; और साक्षात्सुद्ध-निश्चयनय प्रगट होता है।

यद्यपि क्षायिकभाव स्थायी है, ग्रनन्त है; तथापि ग्रनादि का तो नहीं।
मैं तो ग्रनादि-ग्रनन्त तत्त्व हूँ। इस क्षायिकपर्याय से भी क्या महिमा है मेरी?
मैं तो ऐसा महिमावन्त पदार्थ हूँ कि जिसमें केवलज्ञान जैसी ग्रनन्तपर्यायें निकल जावे तो भी मुक्तमें कोई खूट (कमी) ग्रानेवाली नहीं। मैं तो ग्रखूट-ग्रटूट पदार्थ हूँ। केवलज्ञानादि क्षायिकभाव भी सन्तति की ग्रपेक्षा भले ही ग्रनंतकाल तक रहनेवाले हों, पर वस्तुतः तो पर्याय होने से एकसमय मात्र के ही हैं। मैं क्षायिकभाव जितना तो नहीं, ये तो मुक्तमें उठनेवाली तरंगें मात्र हैं। सागर तरंगमात्र तो नहीं हो सकता। यद्यपि तरंगें सागर में ही उठती हैं, तथापि तरंगों को सागर नहीं कहा जा सकता। सागर की गंभीरता, सागर की विशालता – इन लहरों में कहाँ? सागर सागर है ग्रीर लहरें लहरें। सागर लहरें नहीं, ग्रीर लहरें सागर नहीं। खरा सत्य तो यही है, परमार्थ तो यही है – इसप्रकार परमभावग्राही ग्रुद्धनिश्चयनय ग्राद्धनिश्चयनय का भी निषेध करता हुम्रा उदित होता है ग्रीर साक्षात्गुद्धनिश्चयनय भी व्यवहार बनकर रह जाता है।

इसप्रकार निश्चयनय के ये भेद-प्रभेद परमशुद्धनिश्चनय के विषय-भूत त्रिकाली घुवतत्त्व तक ले जाते हैं। सभीप्रकार के निश्चयनयों का वास्तविक प्रयोजन तो यही है। इसी ब्येय के पूरक श्रोर भी श्रनेक प्रयोजन होते हैं, हो सकते हैं; पर मूल प्रयोजन यही है।

'न तथा' शब्द से सबका निषेध करनेवाला परमशुद्धनिश्चयनय कभी भी किसी भी नय द्वारा निषिद्ध नहीं होता, ग्रतः वह कभी भी व्यवहारपने को प्राप्त नहीं होता, किन्तु वह सबका निषेध करके स्वयं निवृत्त हो जाता है ग्रौर निर्विकल्पक ग्रात्मानुभूति का उदय होता है। वास्तव में यह ग्रात्मानुभूति की प्राप्ति ही इस संपूर्ण प्रक्रिया का फल है।

(१०) प्रश्न: - यदि निश्चयनय के इन भेदों को स्वीकार न करतो ?

उत्तर: — निश्चयनय के इन भेद-प्रभेदों को यदि ग्राप कथंचित् ग्रस्वीकार करना चाहते हो तो कोई ग्रापत्ति नही, हमें भी इष्ट है। उनका कथंचित् निषेध तो हम भी करते ही ग्राए हैं, क्योंकि पूर्व के निषेध बिना ग्रागे का नय बनता ही नहीं है। पर यदि ग्राप उनका सर्वधा निषेध करना चाहते हैं तो ग्रनेक ग्रापत्तियाँ खड़ी हो जावेंगी। श्रमुद्धनिश्चयनय के सर्वथा निषेध से श्रात्मा में रागादिभाव रहेंगे ही नहीं। ऐसा होने पर श्रास्त्रव, बंघ, पुण्य श्रीर पापतत्त्व का श्रभाव हो जाने से संसार का ही श्रभाव हो जावेगा। संसार का श्रभाव होने से मोक्ष का भी श्रभाव हो जायेगा, क्योंकि मोक्ष संसारपूर्वक ही तो होता है।

दूसरे रागादिभाव भी आत्मा से वैसे ही भिन्न सिद्ध होंगे, जैसे कि ग्रन्य परद्रव्य; जो कि प्रत्यक्ष से विरुद्ध है। मृत्यु के बाद देहादि परपदार्थ यहाँ रह जाते हैं, पर राग-द्वेष साथ जाते हैं।

एकदेशगुद्धनिश्चयनय नहीं मानने से साधकदशा का ही स्रभाव मानना होगा। साधकदशा का नाम ही तो मोक्षमार्ग है, स्रतः मोक्षमार्ग ही त रहेगा। मोक्षमार्ग नहीं होगा तो मोक्ष कहाँ से होगा? मोक्ष स्रौर मोक्षमार्ग के स्रभाव में संवर, निर्जरा स्रौर मोक्षतत्त्व की भी सिद्धि नहीं हो सकेगी।

इसीप्रकार शुद्धनिश्चयनय नहीं मानने पर क्षायिकभाव के स्रभाव होने से मोक्ष स्रौर मोक्षमार्ग का स्रभाव सिद्ध होगा, क्योंकि फिर तो एक मात्र परमभावग्राही शुद्धनय रहेगा स्रौर उसकी दृष्टि से तो बंध-मोक्ष है ही नहीं।

दूसरी बात यह है कि परमशुद्धनय के विषयभूत त्रिकाली शुद्धात्मा के स्वरूप का निश्चय भी शुद्धनय के विषयभूत क्षायिकभावरूप प्रकट पर्यायों के आधार पर होता है। 'सिद्ध समान सदा पद मेरो' में आत्मा के त्रिकाली स्वभाव को सिद्धपर्याय के समान परिपूर्ण ही तो बताया गया है। अतः यदि क्षायिकभाव को विषय बनानेवाले शुद्धनय को स्वीकार न करेंगे, तो फिर परमशुद्धनय के विषयभूत त्रिकाली द्रव्य का निर्णय कैसे होगा?

श्रतः यदि सर्व लोप की इस महान श्रापत्ति से बचना चाहते हो तो ऐसे एकान्त का हठ मत करो।

(११) प्रश्न: - यदि ऐसी बात है तो आप कथंचित् भी निषेध क्यों करते हो ?

उत्तर: - यदि कथंचित् भी निषेध न करें तो अनादि का छिपा हुआ त्रिकाली परमतत्त्व छिपा ही रहेगा। वह हमारी दृष्टि का विषय नहीं बन पायेगा। जब वह दृष्टि का विषय नहीं बनेगा तो मोक्षमार्ग का आरंभ ही न होगा और जब मोक्षमार्ग का आरंभ नहीं होगा तो मोक्ष कैसे होगा? इसप्रकार हम देखते हैं कि कथंचित् भी निषेध नहीं करने से वे ही ग्रापत्तियाँ खड़ी हो जाती हैं, जो सर्वथा निषेघ करने से होती थीं।

(१२) प्रश्न: - कथंचित् भी निषेध न करने से त्रिकालीतत्त्व दृष्टि का विषय क्यों नहीं बन पावेगा ग्रीर सर्वथा निषेध से होनेवाली ग्रापित्तर्यां कैसे खड़ी हो जावेंगी ?

उत्तर:— भाई! यह बात तो नौवें प्रश्न के उत्तर में विस्तार से स्पष्ट की जा चुकी है कि एकदेश शुद्ध निश्चयनय अशुद्ध निश्चयनय का तथा शुद्ध निश्चयनय एकदेश शुद्ध निश्चयनय का निषेध करता हुआ उदित होता है। इसी प्रकार परम शुद्ध निश्चयनय भी शुद्ध निश्चयनय का अभाव करता हुआ उदय को प्राप्त होता है और अन्त में स्वयं निभृत हो जाता है, तब आत्मसाक्षात्कार होता है, आत्मान भूति प्रगट होती है।

ग्रतः यदि हम उन्हें कथंचित् भी निषेष्य स्वीकार न करें तो फिर ग्रात्मानुभूति कैसे प्रगट होगी? ग्रात्मानुभूति प्रगट होने की प्रक्रिया तो उत्तरोत्तर निषेघ की प्रक्रिया ही है।

दृष्टि का विषय त्रिकाली शुद्धात्मतत्त्व तो आत्मानुभूति में ही प्रगट होता है। अतः जब उत्तरोत्तर निषेध की प्रक्रिया से प्रगट होनेवाली आत्मानुभूति ही नहीं होगी तो फिर वह त्रिकालीपरमतत्त्व तो छिपा ही रहेगा।

तथा जब ग्रात्मानुभूति ही प्रगट नहीं होगी तो मोक्षमार्ग भी नहीं बनेगा, क्योंकि मोक्षमार्ग का ग्रारंभ तो ग्रात्मानुभूति की दशा में ही होता है। जब मोक्षमार्ग ही नहीं बनेगा तो मोक्ष कहाँ से होगा?

इसप्रकार यह निश्चित है कि कथंचित् भी निषेध नहीं करने से वे सभी भ्रापत्तियाँ खड़ी हो जावेंगी, जो सर्वथा निषेध करने से होती थी।

निश्चयनय के उक्त भेद न तो सर्वथा निषेध्य हैं ग्रौर न सर्वथा ग्रनिषेध्य। प्रत्येक नय ग्रपने-ग्रपने प्रयोजन की सिद्धि करनेवाला होने से स्वस्थान में निषेध करने योग्य नहीं है। प्रयोजन की सिद्धि हो जाने पर उसकी उपयोगिता समाप्त हो जाती है, ग्रतः उसका निषेध करना ग्रनिवार्य हो जाता है। यदि उसका निषेध न करे तो उत्तरोत्तर विकास की प्रक्रिया अवरुद्ध हो जाती है। ग्रतः तत्संबंधी प्रयोजन की सिद्धि हो जाने पर, ग्रागे बढ़ने के लिए — ग्रागे के प्रयोजन की सिद्धि के लिए पूर्वकथित नय का निषेध एवं ग्रागे के नय का प्रतिपादन इष्ट हो जाता है।

निश्चयनय : कुछ प्रश्नोत्तर ]

इसप्रकार स्याद्वाद ही शरण है, श्रन्य कोई रास्ता नहीं है; श्रिधक विकल्पों से कोई लाभ नहीं होगा। वस्तु बड़ी श्रद्भुत है, इसलिए उसकी बात भी श्रद्भुत है। श्रतः विकल्पों का शमन करके निर्विकल्प होने में ही सार है। वस्तु निर्विकल्प है, श्रतः उसकी प्राप्ति भी निर्विकल्पदशा में ही होती है।

यदि ग्राप निश्चयनय के भेद-प्रभेदों के सम्बन्ध में उक्त स्याद्वाद को शरण न लेंगे तो सात तत्त्वों की भी सिद्धि सम्भव न होगी।

(१३) प्रश्न: — निश्चयनय के भेद-प्रभेदों के सम्बन्ध में उक्त स्याद्वाद को स्वीकार न करने पर सप्ततत्त्व की सिद्धि में क्या बाधा ग्रावेगी ? क्या सात तत्त्वों के निर्धारण में निश्चयनय के उक्त भेद-प्रभेदों का कोई हाथ है ? यदि हाँ, तो क्या श्रीर कैसे ? कृपया स्पष्ट करें।

उत्तर: - प्रत्येक द्रव्य परद्रव्यों एवं उनके गुगा-पर्यायों से भिन्न तथा ग्रपने गुगा-पर्यायों से ग्रभिन्न है - सामान्यतः यह कथन निश्चयनय का है। किसी द्रव्य को, ग्रन्यद्रव्य ग्रौर उनके भावों से ग्रभिन्न कहना या ग्रन्यद्रव्य के भावों का कर्ता-हर्त्ता कहना व्यवहारनय का वचन है।

निश्चयकथन भूतार्थ है ग्रौर व्यवहारकथन प्रयोजनवश किया गया उपचरितकथन है। व्यवहारकथन प्रयोजनपुरतः ही भूतार्थ है, वस्तुतः तो वह ग्रभूतार्थ ही है। इसप्रकार दो द्रव्यों के बोच ग्रत्यन्ताभाव की मोटी दीवार है, कोई किसी का कर्त्ता-हर्त्ता-धर्त्ता नही है। सभी द्रव्य ग्रपनी-ग्रपनी ग्रच्छी-बुरी परिएति के उत्तरदायी स्वयं हैं।

सब द्रव्यों के सम्बन्ध में यह महासत्य त्रिकाल श्रबाधित है, द्रव्यों की ग्रनन्त स्वतंत्रता का उद्घोषक है।

समयसार, गाया ३ की टीका में स्नाचार्य समृतचंद्र ने इस महासत्य की घोषणा इसप्रकार की है:-

"समयशब्देनात्र सामान्येन सव एवार्थोऽभिषीयते। समयत एकी मावेन स्वगुणपर्यायान् गच्छतीति निरुक्तेः। ततः सर्वत्रापि धर्माधर्मा-काशकालपुद्गलजीवद्रव्यात्मिन लोके ये यावंतः केचनांऽप्यर्थास्ते सर्व एव स्वकीयद्रव्यातमंग्नानन्तस्वष्मं चक्कचुिक्वनोऽपि परस्परमचुम्बंतोत्यंतप्रत्या-सत्ताविप नित्यमेव स्वरूपादपतंतः पररूपेणापरिणमनादिवनष्टानंत व्यक्तित्वादुङ्कोत्कीर्णा इव तिष्ठंतः समस्तविद्याविद्यकार्यहेतुतया शक्वदेव विश्वमनुगृह्धंतो नियतमेकत्वनिक्चयगतत्वेनेव सौंदर्यमापद्यंते, प्रकारान्तरेण सर्वसंकरादिवोषापत्तः।

यहाँ 'समय' शब्द से सामान्यतया सभी पदार्थ कहे जाते हैं, क्योंकि व्युत्पत्ति के अनुसार 'समयते' अर्थात् एकीभाव से (एकत्वपूर्वक) अपने गुराप्यायों को प्राप्त होकर जो परिग्रामन करता है, सो समय है। इसीलिए धर्म-अधर्म-आकाश-काल-पुद्गल-जीवद्रव्यस्वरूप लोक में सर्वत्र जो कुछ जितने पदार्थ हैं, वे सभी निश्चय से (वास्तव में) एकत्वनिश्चय को प्राप्त होने से ही सुन्दरता को पाते हैं; क्योंकि अन्य प्रकार से उनमें सर्वसंकरादि दोष आ जायेंगे। वे सब पदार्थ अपने द्रव्य में अन्तर्मग्न रहने वाले अपने अनन्तधर्मों के चक्र को (समूह को) चुम्बन करते हैं—स्पर्श करते हैं, तथापि वे परस्पर एक दूसरे को स्पर्श नहीं करते। अत्यन्त निकट एकक्षेत्रा-वगाहरूप से तिष्ठ रहे हैं, तथापि वे सदाकाल अपने स्वरूप से च्युत नहीं होते। पररूप परिग्रामन न करने से अनन्त-व्यक्तिता नष्ट नहीं होती, इसलिए वे टंकोत्कीर्ग की भाँति (शाश्वत) स्थित रहते हैं और समस्त विषद्ध कार्य तथा अविषद्ध कार्य दोनों की हेतुता से वे सदा विश्व का उपकार करते हैं — टिकाये रखते है।"

श्रागम के इस महासत्य की ठोस दीवार को श्राधार बनाकर परमागम अर्थात् अध्यात्म, आत्मा की अनुभूति है लक्षण जिसका ऐसे मोक्षमागं की प्राप्ति के प्रयोजन से निश्चयनय की उक्त परिधि को भी भेदकर द्रव्यस्वभाव की सीमा से पर्याय को पृथक् कर, गुणभेद से भी भिन्न अभेद अखण्ड त्रिकाली आत्मतत्त्व को जीव कहता है; क्योंकि वही दृष्टि का विषय है, वही ध्यान का ध्येय है और वही परमणुद्ध-निश्चयनय का विषय है।

यद्यपि अशुद्धनिश्चयनय से रागादिभाव आत्मा की ही विकारी पर्यायें हैं, तथापि शुद्धनिश्चयनय उन्हें स्वीकार नहीं करता। उन्हें पुद्गलकर्म के उदय से उत्पन्न हुए होने के कारण निमित्त की अपेक्षा से पुद्गल तक कह दिया जाता है। किन्तु एक तो वे पुद्गल में होते देखे नहीं जाते हैं, दूसरे यदि उन्हें पुद्गल का माना जाएगा तो एक द्रव्य दूसरे द्रव्य को छूता नहीं; एक द्रव्य दूसरे भावों का कर्ता-हर्त्ता नहीं – इस महासिद्धान्त का लोप होने का प्रसङ्ग उपस्थित होगा। अतः न उन्हे जीवतत्त्व में ही सम्मिलित माना जा सकता है और न पुद्गलरूप अजीवतत्त्व में ही। यही कारण है कि उन्हें आस्रवादितत्त्व के रूप में दोनों से पृथक् ही रखा गया है। इसप्रकार जिनवाणी में रागादिभाव आस्रव, बन्ध, पुण्य व पापरूप स्वतंत्रतत्त्व के रूप में उल्लिखित हए हैं।

इसीप्रकार अपूर्णं शुद्धपर्यायें संवर व निर्जरा तथा पूर्णं शुद्धपर्याय मोक्षतत्त्वरूप स्वतन्त्रतत्त्व के रूप में उल्लिखित हुए हैं, क्यों कि पूर्यायें होने से इन्हें भी दृष्टि के विषय में शामिल नहीं किया जा सकता है।

द्रव्यास्रवादि ग्रीर द्रव्यसंवरादि के सम्बन्ध में भी इसीप्रकार जानना चाहिए, क्योंकि यद्यपि वे वस्तुतः तो पुद्गल की ही प्यूर्यि हैं, तथापि उनमें जीव के रागादि विभाव ग्रीर वीतरागादि स्वभावभाव निमित्त होते हैं।

इसप्रकार भावास्रवादि व भावसंवरादिरूप जीव की पर्यायों एवं द्रव्यास्रवादि व द्रव्यसंवरादिरूप झजीव की पर्यायों को सम्मिलत कर पर्यायरूप झास्रवादि व संवरादि तत्त्वों को पृथक् रखना ही उचित है; क्योंकि न तो उन्हें परमशुद्धनिश्चयनय के विषयभूत जीवद्रव्य में ही शामिल किया जा सकता है और न उन्हें सर्वथा पुद्गल ही माना जा सकता है। परस्परोपाधि से हुए होने से उन्हें झौपाधिकभाव भी कहा जाता है।

परजीवों, पुद्गलादि-ग्रजीवों तथा ग्रास्नवादि-पर्यायतस्वों से भी भिन्न निजशुद्धात्मतस्व ही वास्तविक निश्चय ग्रयीत् परमशुद्धनिश्चयनय का विषय है।

नवतत्त्वों में छुपी हुई, परन्तु नवतत्त्वों से पृथक् ग्रात्मज्योति ही शुद्धात्मतत्त्व है । इस शुद्धात्मतत्त्व को दृष्टि, ज्ञान ग्रीर ध्यान का विषय बनाना ही सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र है, मोक्षमार्ग है । इस प्रयोजन की सिद्धि के लिए ही ग्रध्यात्मरूप परमागम निश्चयनय के उक्त भेद-प्रभेद करता है ग्रीर फिर उन भेद-प्रभेदों में एक परमशुद्धनिश्चयनय को ही परमार्थ — निश्चय स्वीकार कर निश्चयनय के भ्रन्य भेदों को ध्यवहार कहकर ग्रभुतार्थ कह देता है भ्रर्थात् उनका निषेध कर देता है ।

ग्रात्मा के ग्रनुभवरूप प्रयोजन की सिद्धि परमागम की उक्त प्रक्रिया से ही संभव है।

श्रागम में छह द्रव्यों की मरुयता से और श्रष्ट्यात्मरूप परमागम में श्रात्मद्रव्य की मुख्यता से कथन होता है।

(१४) प्रश्न: - ग्रापने ग्रभी-ग्रभी ग्रध्यात्म को परमागम कहा है, इसका उल्लेख कहीं ग्रागम में भी है क्या?

उत्तर:- हाँ, है। म्राचार्य अयसेन प्रवचनसार, गाथा २३२ की टीका में 'शिच्छित्ती भ्रागमबो' पद को व्याख्या करते हुए लिखते हैं:-

¹ 'तवतत्त्वगतत्वेऽपि यदेकत्वं न मुञ्चति' – समयसार, कलश ७

"शिच्छित्ती भागमदो, सा च पदार्थनिश्चित्तरागमतो भवति । तथाहि – जीवमेद कर्ममेदप्रतिपादकागमाम्यासाद्भवति, न केवलमागमा-म्यासात्त्रयैवागमपदसारमूताच्चिवानन्वैकपरमात्मतत्त्वप्रकाशकादध्यात्मा-मिधानात्परमागमाच्च पदार्थपरिच्छित्तिर्भवति ।

'गि चिछत्ती ग्रागमदो' ग्रर्थात् पदार्थों का निश्चय ग्रागम से होता है। इसी बात का विस्तार करते हैं कि जीवभेद ग्रौर कर्मभेद के प्रतिपादक ग्रागम के ग्रम्यास से पदार्थों का निश्चय होता है। परन्तु न केवल ग्रागम के ग्रम्यास से बल्कि समस्त ग्रागम के सारभूत चिदानन्द एक परमात्म-तत्त्व के प्रकाशक ग्रष्यात्म नाम के परमागम से भी पदार्थों का ज्ञान होता है।"

(१४) प्रश्नः - ग्रापने कहा कि इसीप्रकार द्रव्यास्रवादि को भी समभाता चाहिए; तो क्या जिसप्रकार भावास्रवादिरूप राग-द्वेषादिभावों को पुद्गल कहा जाता है, उसीप्रकार द्रव्यास्रवादि को जीव भी कहा जा सकता है? यदि हाँ, तो क्या कहीं भ्रागम में भी ऐसा उल्लेख है? भीर यदि नहीं है तो क्यों नहीं है?

उत्तर: - जब पुद्गलकर्म के उदय के निमित्त से होनेवाले जीव के विकारी भावों को पुद्गल कहा जा सकता है तो फिर जीव के विकारी भावों के निमित्त से होनेवाले द्रव्यास्त्रवादि को जीव कहने में क्या भ्रापित हो सकती है ?

यद्यपि दोनों पक्षों में समान अपेक्षा है; तथापि परमागम में रागादि-रूप भावास्त्रवादि को पुद्गल तो कहा गया है, किन्तु द्रव्यास्त्रवादिरूप से परिशामित कार्मशावर्गशास्त्रों को आगम में जीव नहीं कहा गया है।

इसका कारण है कि म्राचार्यों की दृष्टि भ्रात्महित की रही है। म्रातः म्रात्महित की दृष्टि से अध्यात्म नामक भ्रागम के भेद परमागम में रागादि को पुद्गल तो कहा गया है; परन्तु पुद्गल के हित भ्रौर म्रहित की कोई समस्या न होने से 'म्रधि-म्य्रात्म=म्रध्यात्म' के समान कोई भ्रधिपुद्गल नामक भेद भ्रागम में नहीं है, जिसमें द्रव्यास्त्रवादि को जीव कहा जाता। यही कारण है कि द्रव्यास्त्रवादि को जीव कहनेवाले कथन उपलब्ध नहीं होते। इसप्रकार के कथनों का कोई प्रयोजन भी नहीं है भ्रौर भ्रावस्यकता भी नहीं है।

परमागम त्रागम का ही अंश है, जिसे अध्यात्म भी कहते हैं। ग्रष्यात्म में रंग, राग और भेद से भी भिन्न परमशुद्धनिश्चयनय व दृष्टि के विषयरूप एवं ध्यान के ध्येयरूप, परमपारिशासिकभावस्वरूप त्रैकालिक व स्रमेदस्वरूप निज्ञ द्वातमा को ही जीव कहा जाता है। इसके स्रतिरिक्त सभी भावों को स्रनात्मा, स्रजीव, पुद्गल स्रादि नामों से कह दिया जाता है। इसका एकमात्र प्रयोजन दृष्टि को पर, पर्याय व भेद से भी हटाकर निज्ञ द्वात्मतत्त्व पर लाना है, क्यों कि सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र की उत्पत्ति, स्थिति, वृद्धि स्रोर पूर्णता निज्ञ द्वात्मतत्त्व के स्राश्रय से ही होती है। प्रध्यात्मरूप परमागम का समस्त कथन इसी दृष्टि को लक्ष्य में रखकर होता है।

इस संदर्भ में समयसार, गाथा ३२० पर ग्राचार्य जयसेन की टीका के पश्चात् का निम्नलिखित ग्रंश दृष्टन्य है:—

"श्रोपशिमकादिपंचमावानां मध्ये केन भावेन मोक्षो भवतीति विचार्यते । तत्रोपशिमकक्षायोपशिमकक्षायिकौदियकमावचतुष्टयं पर्यायरूपं मवित शुद्धपारिगामिकस्तु द्रव्यरूप इति । तच्च परस्परसापेकं द्रव्यपर्यायद्यमात्मा पदार्थो मण्यते । तत्र तावज्जीवत्वभव्यत्वामव्यत्वित्रिविधपारिगामिकभावमध्ये शुद्धजीवत्वं शक्तिलक्षागं । यत्पारिगामिकस्वं तच्छुद्धद्रव्यार्थिकनयाश्रितत्वाश्चिरावरणं शुद्धपारिगामिकभावसंत्रं ज्ञातच्यं, तत्त् वंधमोक्षपर्यायपरिगातिरिहतं । यत्पुनवंशप्राग्णरूपं जीवत्वं भव्यामव्यत्वद्वयं तत्पर्यायायिकनयाश्चितत्वावश्चद्वपारिगामिकभावसंज्ञमिति ।

कथमशुद्धमिति चेत्?

संसारिएगं गुद्धनयेन सिद्धानां तु सर्वर्थव दशप्राएकपजीवत्वभव्या-मन्यत्वद्वयाभावादिति । तस्य त्रयस्य मध्ये भन्यत्वलक्षरएपारिएगामिकस्य तु यथासंभवं च सम्यक्तवादिजीवगुरुषघातकं देशघातिसर्वघातिसंग्नं मोहादिकर्मसामान्यं पर्यायाधिकनयेन प्रच्छादकं भवति इति विश्रेयं । तत्र च यदाकालादिलव्धिवशेन भन्यत्वशक्तेर्घ्यक्तभंवति तदायं जीवः सहजशुद्ध-पारिरणामिकभावलक्षरणनिजपरमात्मग्रव्यसम्यक् श्रद्धानझानानु चरणपर्याय-रूपेण परिरणमति । तच्च परिरणमनमागमभाषयौपशमिकक्षायोपशमिक-क्षायिकं भावत्रयं भण्यते । प्रध्यात्मभाषया पुनः शुद्धात्माभिमुखपरिरणामः शुद्धोपयोग इत्यादि पर्यायसंश्रां लमते ।

सच पर्यायः गुद्धपारिसामिकभावलक्षसागुद्धात्मव्रव्यात्कयं चिद्भिन्नः । कस्मात् ? भावनारूपत्वात् । गुद्धपारिसामिकस्तु भावनारूपो न भवति ।

<sup>ै</sup> इस टीका पर पू० कानजी स्वामी के प्रवचन 'ज्ञानचक्षु' नामक पुस्तक द्वारा गुजराती में प्रकासित हो चुके हैं।

यद्येकांतेनाशुद्धपारिगामिकाविमक्षो भवति, तवास्य मावनारूपस्य मोक्षकारग्राभूतस्य मोक्षप्रस्तावे विनाशे जाते सति शुद्धपारिगामिकभा-वस्यापि विनाशः प्राप्नोति, न च तथा ।

ततः स्थितं – शुद्धपारिएगामिकमाविषये या मावना तद्र्षं यदौप-शमिकाविमावश्रयं तस्समस्तरागाविरहितत्वेन शुद्धोपावानकारएत्वान्मोक्ष-कारणं मवति, न च शुद्धपारिएगमिकः । यस्तु शक्तिरूपो मोक्षः स च शुद्धपारिएगमिके पूर्वमेव तिष्ठति । ग्रयं तु व्यक्तिरूपमोक्षविचारो वर्तते । तथा चोक्तं सिद्धान्ते – 'निष्क्रियः शुद्धपारिएगमिकः' ।

निष्किय इति कोऽर्थः ?

बंधकारणमूता या क्रिया रागादिपरिशातिः, तद्रूपो न मबति । मोक्षकारराभूता च क्रिया शुद्धमावनापरिशातिस्तद्रूपश्च न मबति ।

ततो ज्ञायते शुद्धपारिग्णामिकभावो ध्येयरूपो मवति ध्यानरूपो न भवति ।

कस्मात् ?

ध्यानस्य विनश्वरत्वात् । तथा योगीन्द्रवेषैरप्युक्तं — ग्रा वि उप्पन्नह ग्रा वि मरइ, बंघु ग्रा मोक्खु करेइ । जिउ परमत्थे जोड्डया, जिग्रावर एउ भगोड ।।१।।

कि च विवक्षितंकदेशशुद्धनयाश्रितेयं भावना निर्विकारस्वसंवेदन-लक्षणक्षायोपशमिकज्ञानस्वेन यद्यप्येकदेशध्यक्तिरूपा भवति, तथापि ध्याता पुरुषः यदेव सकलनिरावरणमलंडकप्रत्यक्षप्रतिभासमयमिवनस्वरं शुद्ध-पारिणामिकपरमभावलक्षणं निजपरमात्मद्रध्यं तदेवाहमिति, न च ंडज्ञानरूपमिति भावार्थः।

इदं तु व्याख्यानं परस्परसापेक्षागमाध्यात्मनयद्वयाभिप्रायस्यावि-रोधेनैव कथितं सिद्धयतीति ज्ञातव्यं विवेकिभिः।

ग्रौपशमिकादि पाँच भावों में से किस भाव के द्वारा मोक्ष होता है -यह विचार करते हैं।

इन पाँच भावों में भौपश्वमिक, क्षायोपश्यमिक, क्षायिक व ग्रोदियक-भाव तो पर्यायरूप हैं, एक शुद्धपारिगामिकभाव ही द्रव्यरूप है। पदार्थ परस्परसापेक्ष द्रव्य-पर्यायमय है। वहाँ जीवत्व, भव्यत्व, ग्रभव्यत्व – इन तीन पारिगामिकभावों में शुद्धजीवत्वशक्तिलक्षग्याला पारिगामिकभाव शुद्धद्रव्याधिकनय के ग्राश्रित होने से निरावरगा है तथा शुद्धपारिगामिक- निश्चयनय: कुछ प्रश्नोत्तर ]

भाव के नाम से जाना जाता है; वह बंध-मोक्षरूपपर्याय से रहित है। तथा पर्यायाधिकनय के ग्राश्रित होने से दशप्राग्रारूप जीवत्व, भव्यत्व ग्रौर ग्रभव्यत्व ग्रशुद्धपारिग्णामिकभाव हैं।

प्रश्न:- ये तीनों भाव अशुद्ध क्यों हैं?

उत्तर: - संसारी जीवों के शुद्धनय से व सिद्ध जीवों के सर्वथा ही दशप्राग्रारूपजीवत्व, भव्यत्व श्रोर श्रभव्यत्व - इन तीनों पारिग्रामिक-भावों का श्रभाव होने से ये तीनों भाव श्रशुद्ध हैं। इन तीनों में पर्याया-धिकनय से भव्यत्वलक्षण पारिग्रामिकभाव के प्रच्छादक व यथासंभव सम्यक्त्वादि जीवगुणों के घातक देशघाति श्रोर सर्वघाति नाम के मोहादि कर्मसामान्य होते हैं। श्रोर जब कालादिलब्धि के वश से भव्यत्वशक्ति की व्यक्ति श्रर्थात् प्रगटता होती है तब यह जीव सहजशुद्धपारिग्रामिक-भावलक्षण्याले निजपरमात्मद्रव्य के सम्यक्श्रद्धान-ज्ञान-श्राचरण्डूप पर्याय से परिग्रामित होता है। उसी परिग्रमन को श्रागमभाषा में श्रीपश्मिक, क्षायोपश्मिक या क्षायिकभाव श्रीर श्रष्ट्यात्मभाषा में श्रुद्धात्मामिमुख परिग्राम, श्रुद्धोपयोग श्रादि नामान्तरों से श्रिभहित किया जाता है।

यह शुद्धोपयोगरूप पर्याय शुद्धपारिएगामिकभावलक्षरावाले शुद्धात्मद्रव्य से कथिन्चत् भिन्न है, क्योंकि वह भावनारूप होती है भीर शुद्धपारिएगामिकभाव भावनारूप नहीं होता। यदि उसे एकान्त से अशुद्धपारिएगामिकभाव से अभिन्न मानेंगे तो भावनारूप एवं मोक्षकाररण-भूत अशुद्धपारिएगामिकभाव का मोक्ष-अवस्था में विनाश होने पर शुद्ध-पारिएगामिकभाव के भी विनाश का प्रसङ्ग प्राप्त होगा, परन्तु ऐसा कभी होता नहीं है।

इससे यह सिद्ध हुम्रा कि शुद्धपारिगामिकभाविषयक भावना प्रयात् जिस भावना या भाव का विषय शुद्धपारिगामिकभावरूप शुद्धात्मा है, वह भावना भ्रौपशमिकादि तीनों भावोरूप होती है, वही भावना समस्त रागादिभावों से रहित शुद्ध-उपादानरूप होने से मोक्ष का कारग होती है, शुद्धपारिगामिकभाव मोक्ष का कारण नहीं होता भीर जो शक्तिरूप मोक्ष है, वह तो शुद्धपारिगामिकभाव में पहले से ही विद्यमान है। यहाँ तो व्यक्तिरूप प्रयात् पर्यायरूप मोक्ष का विचार किया जा रहा है। सिद्धान्त में भी ऐसा कहा है - 'निष्क्रियः शुद्धपारिगामिकभाव निष्क्रिय है।

'निष्किय' शब्द से तात्पर्यं है कि शुद्धपारिगामिकभाव बंघ की कारगभूत रागादि परिग्रातिरूप किया व मोक्ष की कारगभूत शुद्धभावना-परिग्रातिरूप किया से तदूप या तन्मय नहीं होता।

इससे यह प्रतीत होता है कि शुद्धपारिणामिकभाव घ्येयरूप होता है, घ्यानरूप नहीं होता; क्योंकि घ्यान विनश्वर होता है।

योगीन्द्रदेव ने भी कहा है :-

हे योगी! परमार्थंदृष्टि से तो यह जीव न उत्पन्न होता है, न मरता है ग्रीर न बंधमोक्ष को करता है - ऐसा जिनेन्द्रदेव कहते हैं।

दूसरी बात यह है कि विवक्षित-एकदेशशुद्धनिश्चयनय के भ्राश्रित यह भावना निविकारस्वसंवेदनलक्षरणवाले क्षायोपशमिकज्ञानरूप होने से यद्यपि एकदेशव्यक्तिरूप होती है, तथापि व्यातापुरुष यही भावना करता है कि — 'मैं तो सकलिनरावरण, अखण्ड, एक, प्रत्यक्षप्रतिभासमय, प्रविनश्वर, शुद्धपारिग्णामिक, परमभावलक्षरणवाला निजपरमात्मद्रव्य ही हूँ, खण्डज्ञानरूप नहीं हूँ'।

उपर्युक्त सभी व्याख्यान श्रागम ग्रौर ग्रध्यात्म (परमागम) - दोनों प्रकार के नयों के परस्पर-सापेक्ष ग्रभिप्राय के ग्रविरोध से सिद्ध होता है - ऐसा विवेकियों को समभना चाहिए।

(१६) प्रश्न:— जब भावना एकदेशव्यक्तिरूप है तो ध्यातापुरुष ऐसी भावना क्यों करता है कि 'मैं सकलिनरावरण, प्रखण्ड, एक, प्रत्यक्षप्रतिभासमय, प्रविनश्वर, शृद्धपारिगामिक, परममावलक्षणवाला निजपरमात्मद्रव्य हूँ, खण्डज्ञानरूप नहीं हूँ।'— ऐसी भावना तो सत्य नहीं है?

उत्तर: - इसमें क्या भ्रसत्य है ? क्योंकि व्यातापुरुष ने भ्रपना म्रहं (एकत्व) परमशुद्धनिश्चयनय के विषयभूत शुद्धात्मद्रव्य में ही स्थापित किया है। वह शुद्धात्मद्रव्य खण्डज्ञानरूप न होकर भ्रखण्ड है, भ्रविनश्वर है, शुद्ध है, सकलिनरावरणा, प्रत्यक्षप्रतिभासमय भ्रौर परमपारिणामिक-भावलक्षणावाला है। भ्रतः व्यातापुरुष की उक्त भावना सर्वप्रकार से उचित है, सत्य है।

रही एकदेशव्यक्तिता की बात, सो वह एकदेशव्यक्तिता तो पर्याय में है, स्वभाव तो सदा परिपूर्ण ही है। स्वभाव में तो अपूर्णता की कल्पना भी नहीं की जा सकती है। निश्चयनयः कुछ प्रश्नोत्तर ]

च्यातापुरुष के घ्यान का घ्येय, श्रद्धान का श्रद्धेय (दृष्टि का विषय) भीर परमशुद्धनिश्चयनयरूप ज्ञान का ज्ञेय तो पर श्रीर पर्यायों से भिन्न निजशुद्धात्मद्रव्य ही है, उसके भाश्रय से ही निश्चयसम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप पर्याय उत्पन्न होती है।

इसप्रकार ध्येय, श्रद्धेय व परमज्ञेयरूप निजशुद्धात्मद्रव्य ही उक्त भावना का भाव्य है ग्रीर निश्चयसम्यय्दर्शन-ज्ञान-चारित्र ही उक्त भाव्य के ग्राश्रय से उत्पन्न होनेवाली भावना है।

यहाँ 'भावना' शब्द का अर्थ कोरी भावना नहीं है, अपितु आत्मा-भिमुख स्वसंवेदनरूप परिणमन है। निविकार स्वसंवेदनरूप होने से इस भावना का ही दूसरा नाम निश्चयसम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र है।

यद्यपि यह भावना भी पित्र है, तथापि घ्यातापुरुष इसमें एकत्व स्थापित नहीं करता; क्योंकि यह पित्र तो है पर पूर्णपित्र नहीं, एकदेश पित्र है। अपूर्णता के लक्ष्य से पर्याय में पूर्णता की प्राप्ति नहीं होती। आत्मा तो परिपूर्ण पदार्थ है, पित्र पदार्थ है, परिपूर्ण पित्र पदार्थ है; तो वह अपूर्णता में, अपूर्ण पित्रता में अहं कैसे स्थापित कर सकता है।

यही कारण है कि यद्यपि भावना एकदेशनिर्मलपर्यायरूप है, तथापि ध्यातापुरुष उसमें एकत्व स्थापित नही करता। ध्याता का एकत्व तो उस त्रिकाली ध्रुव के साथ होता है, जिसके स्राश्रय से भावनारूप उक्त पर्याय की उत्पत्ति होती है।

(१७) प्रश्न: - एकदेशशुद्धनिश्चयनय का विषय होने से उक्त भावना एकदेशव्यक्तिरूप है और एकदेशनिर्मल अर्थात् अपूर्ण पिवत्र होने के कारण ही यदि ध्यातापुरुष इसमें अहं स्थापित नही करता है तो फिर उसे शुद्धनिश्चयनय के विषयरूप क्षायिक पर्याय में अहं स्थापित करना चाहिये; क्योंकि वह तो पूर्ण है, पिवत्र है और पूर्ण पिवत्र है?

उत्तर: - घ्यातापुरुष उसमें भी एकत्व स्थापित नहीं करता, क्योंकि वह भी पर्याय है। यद्यपि वह पूर्ण पिवत्र है, तथापि परम पिवत्र नहीं है। वह पूर्ण पावन है, पर पितत-पावन नहीं है। वह स्वयं तो पूर्ण पिवत्र है, पर उसके ग्राश्रय से पिवत्रता उत्पन्न नहीं होती। वह पूर्ण पिवत्र हुई है, 'है' नहीं। स्वभाव पिवत्र है 'हुग्रा' नहीं है। जो पिवत्र होता है, उसके ग्राश्रय से पिवत्रता प्रगट नहीं होती। जो स्वयं स्वभाव से पिवत्र है, जिसे पिवत्र होने की ग्रावश्यकता नहीं, जो सदा से ही पिवत्र है; उसके ग्राश्रय से ही पित्रता प्रगट होती है। वही परम पित्र होता है, वही पितत-पावन होता है; जिसके ग्राश्रय से पित्रता प्रगट होती है, पिततपना नष्ट होता है।

त्रिकाली ध्रुवतत्त्व पवित्र हुग्रा नहीं है, वह ग्रनादि से पवित्र ही है; उसके ग्राश्रय से ही पर्याय में पवित्रता, पूर्ण पवित्रता प्रगट होती है। वह परमपदार्थ ही परमणुद्धनिश्चयनय का विषय है।

पितत्र पर्याय सोना है, पारस नहीं है। परमशुद्धनिश्चयनय का विषय त्रिकाली ध्रुव पारस है; जो सोना बनाता है, जिसके छूने मात्र से लोहा सोना बन जाता है। सोने को छूने से लोहा सोना नहीं बनता, पर पारस के छूने से वह सोना बन जाता है। पितत्र पर्याय के, पूर्ण पितत्र पर्याय के ध्राश्रय से भी पर्याय में शुद्धता प्रगट नहीं होती। पर्याय में पितत्रता त्रिकाली शुद्धद्भव्य के घ्राश्रय से प्रगट होती है। ग्रतः घ्यातापुरुष भावना भाता है कि मैं तो वह परम पदार्थ हूँ, जिसके ग्राश्रय से पर्याय में पितत्रता प्रगट होती है। मैं प्रगट होनेवाली पितत्रता नहीं; ग्रिपतु नित्य प्रगट, परम पितत्र पदार्थ हूँ। मैं सम्यग्दर्शन नहीं; मैं तो वह हूँ, जिसके ज्ञान का नाम सम्यग्जान है। मैं सम्यग्जान भी नहीं; मैं तो वह हूँ, जिसके ज्ञान का नाम सम्यग्जान है। मैं चारित्र भी नहीं; मैं तो वह हूँ, जिसमें रमने का नाम सम्यग्जान है। मैं चारित्र भी नहीं; मैं तो वह हूँ, जिसमें रमने का नाम सम्यग्जान है।

ध्यातापुरुष ग्रपना ग्रहं ध्येय में स्थापित करता है; साधन में नहीं, साध्य में भी नहीं।

(१८) प्रश्त: - साधन, साध्य श्रीर ध्येय में क्या अन्तर है ?

उसर: - परमशुद्धनिश्चयनय का विषयभूत भ्रात्मद्रव्य - त्रिकाली-ध्रुवतत्त्व ध्येय है, भ्रौर उसके भ्राश्रय से उत्पन्न होनेवाली सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप एकदेशनिर्मलपर्याय मोक्षमार्ग भ्रथीत् साधन है तथा उसी ध्रुव के परिपूर्ण ग्राश्रय से पूर्णशुद्धपर्याय का उत्पन्न होना मोक्ष है; यह मोक्ष ही साध्य है।

तिकालीद्रव्य अर्थात् निजशुद्धात्मतस्य परमशुद्धनिश्चयनय का विषय है। परमशुद्धनिश्चयनय के विषयभूत निजशुद्धात्मद्रव्य के आश्रय से उत्पन्न होनेवाली सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप एकदेशनिर्मलपर्याय का उदय होना एकदेशशुद्धनिश्चयनय का उदय होना है अर्थात् एकदेशनिर्मल-पर्याय से युक्त द्रव्य एकदेशशुद्धनिश्चयनय का विषय है। तथा उसी निज शुद्धात्मद्रव्य के परिपूर्ण आश्रय से क्षायिकभावरूप मोक्षपर्याय कर उत्पन्न होना शुद्धनिश्चयनय या साक्षात् शुद्धनिश्चयनय का उदय है प्रर्थात् मोक्षरूप क्षायिकभाव से युक्त ग्रात्मद्रव्य शुद्धनिश्चयनय का विषय है।

इसी बात को संक्षेप में इसप्रकार कहा जा सकता है कि एकदेश-शुद्धिनिश्चयनय का विषय मोक्षमार्गरूप पर्याय से परिएात ग्रात्मा है, शुद्धिनिश्चयनय का विषय मोक्षरूप से परिएात ग्रात्मा है तथा परमशुद्ध-निश्चयनय का विषय बंध-मोक्ष से रहित शुद्धात्मा है। एकदेशशुद्धिनिश्चयनय का विषय मोक्षमार्गस्वरूप होने से साधन, शुद्धिनिश्चयनय का विषय मोक्षरूप होने से साध्य ग्रीर परमशुद्धिनिश्चयनय का विषय बंध ग्रीर मोक्ष पर्याय से भी रहित होने से ध्येय है।

घ्यातापुरुष का ग्रह इसी घ्येय मे होता है, मोक्षमार्गरूप साधन या मोक्षरूप साध्य में नहीं।

(१६) प्रश्न: - जब ध्यातापुरुष परमशुद्धनिश्चयनय के विषयभूत ध्येय में ही स्रहं स्थापित करता है तो क्या एकमात्र वही उपादेय है ?

उत्तर: - हाँ, श्राश्रय करने की अपेक्षा से तो एकमात्र परमणुद्ध-निश्चयनय का विषयभूत शुद्धात्मा ही उपादेय है, पर प्रगट करने की अपेक्षा शुद्धनिश्चयनय का विषय मोक्ष और एकदेशशुद्धनिश्चयनय का विषय मोक्षमार्ग भी उपादेय है। श्रशुद्धनिश्चयनय के विषय मोह-राग-देषादि हेय हैं।

(२०) प्रश्नः - संक्षेप में उक्त ऊहापोह का सार क्या है ?

उत्तर: - उक्त सम्पूर्ण ऊहापोह का सार मात्र इतना है कि यदि यह भव्यजीव परमणुद्धिनिश्चयनय के विषयभूत निजशुद्धात्मद्रव्य को जानकर, पहिचानकर उसी में जम जावे, रम जावे तो अणुद्धिनिश्चयनय के विषयभूत मोहादि विकारीभावों का अभाव होकर एकदेश शुद्धिनिश्चयनय के विषयभूत सम्यग्दर्शनादिरूप एकदेश पवित्रता प्रगट हो; तथा उसीमें जमा रहे, रमा रहे तो कालान्तर में शुद्धिनिश्चय की विषयभूत पूर्ण पवित्र मोक्ष पर्याय प्रगट हो जावे और स्वभाव से त्रिकालपरमात्मस्वरूप यह आत्मा प्रगट पर्याय में भी परमात्मा बन जावे तथा अनन्तकाल तक अनन्त अतीन्द्रिय आनन्द का उपभोग करता रहे।

यह दिन हम सबको अतिशीझ प्राप्त हो – इस पवित्र भावना के साथ निश्चयनय के भेद-प्रभेदों के प्रपंच (विस्तार) से विराम लेता हूँ।

# व्यवहारनय: भेद-प्रभेद

निश्चय-व्यवहार का स्वरूप स्पष्ट करते समय यह बात स्पष्ट की जा चुकी है कि व्यवहारनय का कार्य एक ग्रखण्ड वस्तु में भेद करके तथा दो भिन्न वस्तुग्रों में ग्रभेद करके वस्तुस्वरूप को स्पष्ट करना है।

व्यवहारनय की इसी विशेषता को लक्ष्य में रखकर उसके दो भेद किये जाते हैं:-

सद्भूतव्यवहारनय २. ग्रसद्भूतव्यवहारनय
 इस सन्दर्भ में ग्रालापपद्धति का निम्नकथन दृष्टव्य है :--

"व्यवहारो द्विविधः सद्भूतव्यवहारोऽसद्भूतव्यवहारश्च । तत्रैक-वस्तुविषयः सद्भूतव्यवहारः, मिन्नवस्तुविषयोऽसद्भूतव्यवहारः ।

व्यवहारनय के दो भेद हैं - सद्भूतव्यवहार और श्रसद्भूतव्यवहार। उनमें से एक ही वस्तु में भेदव्यवहार करनेवाला सद्भूतव्यवहारनय है श्रीर भिन्न वस्तुश्रों में श्रभेदव्यवहार करनेवाला श्रसद्भूतव्यवहारनय है।"

सद्भूतव्यवहारनय भ्रनन्तधर्मात्मक एक भ्रखण्डवस्तु में गुर्गों, धर्मों, स्वभावों व पर्यायों के भ्राधार पर भेद करता है भ्रथात् भेद करके वस्तु-स्वरूप को स्पष्ट करता है। वे गुर्गा, धर्म भ्रादि सद्भूत हैं भ्रथीत् उस वस्तु में विद्यमान हैं; उस वस्तु के ही गुर्गा-धर्म हैं, जिसके कि यह नय बता रहा है – इसकारण तो इसे सद्भूत कहा जाता है; श्रखण्डवस्तु में गुर्गा, धर्मादि के भ्राधार पर भेद उत्पन्न करता है – इसकारण व्यवहार कहा जाता है; भ्रीर भेदाभेदरूप वस्तु के भेदांग को ग्रह्म करनेवाला होने से नय कहा जाता है।

इसप्रकार इसकी 'सद्भूतव्यवहारनय' संज्ञा सार्थक है।

ग्रसद्भूतव्यवहारनय भिन्न द्रव्यों में संयोग-सम्बन्ध ग्रादि के ग्राधार पर ग्रभेद बताकर वस्तुस्वरूप को स्पष्ट करता है, जबिक वस्तुत: भिन्न द्रव्यों में ग्रभेद वस्तुगत नहीं है – इसकारण इस नय को ग्रसद्भूतव्यवहार-नय कहते हैं।

<sup>ी</sup> ब्रालापपद्धति, पृष्ठ २२८

व्यवहारनय: भेद-प्रभेद

श्रालापपद्धति में कहा है :-

'श्रन्यत्र प्रसिद्धस्य वर्गस्यान्यत्र समारोपएमसब्भूतव्यवहारः ।'

अन्यत्र (अन्य द्रव्य में) प्रसिद्ध धर्म का अन्यत्र (अन्य द्रव्य में) आरोप करने को असद्भूतव्यवहारनय कहते हैं।''

इसे ग्रसत्य ग्रारोप करने के कारण ग्रसद्भूत; भिन्न द्रव्यों में सम्बन्ध जोड़ने के कारण व्यवहार; ग्रीर संयोग का ज्ञान करानेवाले सम्यक्-श्रुतज्ञान का ग्रंश होने से नय कहा जाता है।

इसप्रकार इसका नाम 'ग्रसद्भूतव्यवहारनय' सार्थक है। इस सन्दर्भ में क्षुल्लक श्री जैनन्द्रवर्गी के विचार दृष्टव्य हैं:-

"व्यवहारनय के दो प्रमुख लक्षणों पर से यह बात स्वतः स्पष्ट हो जाती है कि व्यवहारनय दो प्रकार का है — एक तो अखण्डवस्तु में भेद डालकर एक को अनेक भेदों रूप देखनेवाला; और दूसरा अनेक वस्तुओं में परस्पर एकत्व देखनेवाला। पहले प्रकार का व्यवहार सद्भूत कहलाता है, क्यों कि वस्तु के गुण-पर्याय सचमुच ही उस वस्तु के अंग हैं। दूसरे प्रकार का व्यवहार असद्भूत कहलाता है, क्यों कि अनेक वस्तुओं की एकता सिद्धान्तविरुद्ध व असत्य है।"

सद्भूत ग्रौर ग्रसद्भूतव्यवहारनय की विषयवस्तु स्पष्ट करते हुए ग्रालापपद्धतिकार लिखते है :-

"गुरागुरियनोः पर्यायपर्यायिक्योः स्वभावस्वभाविनोः कारककार-किस्मोर्भेदः सब्भूतव्यवहारस्यार्थः । ब्रव्ये ब्रव्योपचारः, पर्याये पर्यायोपचारः, गुर्गो गुर्गापचारः, ब्रव्ये गुर्गापचारः, ब्रब्ये पर्यायोपचारः, गुर्गो ब्रव्योपचारः, गुर्गो पर्यायोपचारः, पर्याये ब्रव्योपचारः, पर्याये गुर्गापचारः इति नवविषोऽसद्भूतव्यवहारस्यार्थो द्रब्टब्यः । उ

गुरा-गुरा में, पर्याय-पर्यायों में, स्वभाव-स्वभाववान में ग्रीर कारक-कारकवान में भेद करना ग्रर्थात् वस्तुतः जो ग्रभिन्न हैं, उनमें भेदव्यवहार करना सद्भूतव्यवहारनय का ग्रर्थ (विषय) है। एक द्रव्य में दूसरे द्रव्य का उपचार, एक पर्याय में दूसरी पर्याय का उपचार, एक गुरा में दूसरे गुरा का उपचार; द्रव्य में गुरा का उपचार, द्रव्य में पर्याय का उपचार;

<sup>े</sup> भ्रालापपद्धति, पृष्ठ २२७

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup> नयदर्पेगा, पृष्ठ ६६४

मालापपद्धति, पृष्ठ २२७

गुरा में द्रव्य का उपचार, गुरा में पर्याय का उपचार; पर्याय में द्रव्य का उपचार भौर पर्याय में गुरा का उपचार – इसप्रकार नौ प्रकार का असद्भूतव्यवहारनय का अर्थ जानना चाहिए।"

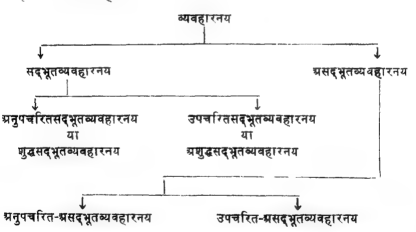
सद्भूत ग्रौर ग्रसद्भूत – दोनों ही व्यवहारनय श्रनुपचरित ग्रौर उपचरित के भेद से दो-दो प्रकार के होते हैं। इसप्रकार व्यवहारनय चार प्रकार का माना गया है।

वे चार प्रकार निम्नानुसार हैं :-

- १. ग्रनुपचरितसद्भूतव्यवहारनय
- २. उपचरितसद्भूतव्यवहारनय
- ३. ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय
- ४. उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय

ग्रनुपचरितसद्भूतव्यवहारनय को शुद्धसद्भूतव्यवहारनय तथा उपचरितसद्भूतव्यवहारनय को श्रशुद्धसद्भूतव्यवहारनय भी कहा जाता है।

उक्त सम्पूर्ण स्थिति को हम निम्निविखित चार्ट द्वारा श्रच्छी तग्ह समभ सकते है :--



श्रब यहाँ व्यवहारनय के उक्त चारों भेदों के स्वरूप एवं उनकी विषय-वस्तु के सम्बन्ध में जिनागम के श्रालोक मे विस्तृत विचार श्रपेक्षित है। (क) निरुपाधि गुरा-गुर्गी में भेद को विषय करनेवाले श्रनुपचरितसद्-भूतव्यवहारनय के स्वरूप व विषयवस्तु को स्पष्ट करनेवाले कतिपय शास्त्रीय उद्धररा इसप्रकार हैं:-- व्यवहारनय: कुछ प्रश्नोत्तर ]

(१) "निरुपाधिनुरागुस्तिनोर्भेदविषयोऽनुपचरितसद्भूतव्यवहारो यथा - जीवस्य केवलक्षानावयो गुरााः।

निरुपाधि गुरा-गुरा में भेद को विषय करनेवाला स्रनुपचरितसद्-भूतव्यवहारनय है। जैसे – जीव के केवलज्ञानादिगुरा हैं।"

(२) "शुद्धसद्भूतव्यवहारो यथा - शुद्धगुरा-शुद्धगुरानोः शुद्धपर्याय-शुद्धपर्यायिखो नेदकथनम् ।

शुद्धगुरा व शुद्धगुरा में अथवा शुद्धपर्याय व शुद्धपर्यायी में भेद का कथन करना शुद्धसद्भूतव्यवहारनय है।"

(३) "शुद्धसद्भूतव्यवहारेण केवलज्ञानादिशुद्धगुणानाभाषारभूत-त्वात् कार्यशुद्धजीवः ।³

शुद्धसद्भूतव्यवहारनय से केवलज्ञानादि शुद्धगुरगों का द्राधार होने के काररग कार्यशुद्धजीव है।''

(४) 'परमाणुपर्यायः पुद्गलस्य शुद्धपर्यायः परमपारिगामिकभाव-लक्षगः वस्तुगतषट्प्रकारहानिवृद्धिरूपः ग्रातिसूक्ष्मः ग्रावंपर्यायास्मकः सावि-सनिधनोऽपि परद्रव्यनिरपेक्षत्वाच्छुद्धसद्भूतव्यवहारनयास्मकः ।

परमागुपर्याय पुद्गल की शुद्धपर्याय है, जो कि परमपारिमाणिक-भावस्वरूप है, वस्तु में होनेवाली षट्गुणी हानि-वृद्धिरूप है, भ्रतिसूक्ष्म है, भ्रथपर्यायात्मक है, भ्रौर सादिसान्त होने पर भी परद्रव्य से निरपेक्ष होने के कारण शुद्धसद्भूतव्यवहारनयात्मक है।"

(४) "केबलज्ञानदर्शनं प्रति शुद्धसद्भूतशब्दवाच्योऽनुपचरितसद्-भूतव्यवहारः । <sup>४</sup>

यहाँ जीव का लक्षण कहते समय केवलज्ञान व केवलदर्शन के प्रति शुद्धसद्भूत शब्द से वाच्य अनुपचरितसद्भूतव्यवहारनय है।''

(६) ''शुद्धसद्भूतव्यवहारनयेन शुद्धस्पर्शरसगंधवर्णानामाधारभूत-पुद्गलपरमाणुवत् केवलज्ञानादिशुद्धगुरणानामाधारभूतम् । र

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> भ्रालापपद्धति, पृष्ठ २२८

र बही, पुष्ठ २१७

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> नियमसार, गाथा ६ की तात्पयंवृत्ति टीका

र् नियमसार, गाथा २८ की तात्पर्यवृत्ति टीका

४ बृहद्द्रव्यसंग्रह, गाथा ६ की संस्कृत टीका

प्रवचनसार की जयसेनाचार्यकृत तात्पर्यवृत्ति टीका का परिकिष्ट

शुद्धसद्भूतव्यवहारनय से शुद्धस्पर्श-रस-गंघ-वर्गों के झाधारभूत पुद्गलपरमाणु के समान केवलज्ञानादि शुद्धगुणों का झाधारभूत झारमा है।" (ख) सोपाधि गुण-गुणी में भेद को विषय करनेवाले उपचरितसद्भ्त-व्यवहारनय के स्वरूप और विषयवस्तु को स्पष्ट करनेवाले कितपय शास्त्रीय उद्धरण इसप्रकार हैं:-

(१) "सोपाधिगुरा-गुरािनोर्भेदविषय उपचरितसङ्भूतव्यवहारो यथा - जीवस्य मतिज्ञानादयो गुरााः।

उपाधिसहित गुरा व गुरा में भेद को विषय करनेवाला उपचरित-सद्भूतव्यवहारनय है। जैसे – जीव के मतिज्ञानादि गुरा हैं।"

(२) "श्रशुद्धसद्भूतव्यवहारो यथा – श्रशुद्धगुणाशुद्धगुणिनोरशुद्ध-पर्यायाशुद्धपर्यायिगोर्भेदकथनम् । र

भ्रशुद्धगुरा व श्रशुद्धगुरा में अथवा श्रशुद्धपर्याय व श्रशुद्धपर्यायों में भेद का कथन करना श्रशुद्धसद्भृतव्यवहारनय है।"

(३) "<mark>प्रशुद्धसद्भूतव्यव</mark>हारेण मतिज्ञानादिविमाषगुणानामाधार-भूतत्वादशुद्धजीवः ।<sup>3</sup>

स्रशुद्धसद्भूतव्यवहारनय से मतिज्ञानादिविभावगुणों का स्राधार होने के कारण प्रशुद्धजीव है।"

(४) "छत्रस्यक्षानदर्शनापरिपूर्णापेक्षया पुनरशुद्धसद्भूतशब्दवाच्य उपचरितसद्भ्तब्यवहारः ।४

छद्मस्थ जीव के अपरिपूर्ण ज्ञान दर्शन की अपेक्षा से 'अशुद्धसद्भूत' शब्द से वाच्य उपचरितसद्भूतव्यवहारनय है।"

(४) "तदेवाशुद्धसद्भूतव्यवहारनयेनाशुद्धस्पर्शरसगम्बद्धाधार-मूतद्वयणुकादि स्कन्धवन्मतिज्ञानादिविभावगुरुगानामाधारभूतम्।

त्रशुद्धसद्भूतव्यवहारनय से श्रशुद्धस्पर्श-रस-गंध-वर्गों के श्राधार-भूत द्वि-ग्ररगुकादि स्कन्ध के समान मितज्ञानादि विभावगुर्गों का श्राधार-भूत ग्रात्मा है।"

भ मालापद्धति, पृष्ठ २२८

र वही, पृष्ठ २१७

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> नियमसार, गाथा ६ की तात्पर्यवृत्ति टीका

४ बृहद्द्रव्यसंग्रह, गाथा ६ की संस्कृत टीका

प्रवचनसार की जयसेनाचार्य कृत तात्पर्यवत्ति टीका का परिशिष्ट

- (ग) भिन्नवस्तुम्रों के संक्ष्लेषसहित सम्बन्ध को विषय करनेवाले म्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय के स्वरूप व विषयवस्तु को स्पष्ट करने-वाले कतिपय शास्त्रीय उद्धरण इसप्रकार हैं:--
- (१) "संश्लेषसिहतवस्तुसम्बन्धविषयोऽनुपचरितासव्मूतव्यवहारो यथा – जीवस्य शरीरमिति ।"

संश्लेषसहित वस्तुम्रों के सम्बन्ध को विषय करनेवाला भ्रनुचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय है। जैसे – जीव का शरीर है।"

(२) "ग्रासक्षगतानुपचरितासद्भूतव्यवहारनयाद् द्रव्यकर्मणां कर्त्ता तल्फलरूपाणां मुखदुःखानां मोक्ता च .....।

## ······मनुपचिरतासब्मूतव्यवहारेण नोकर्मणां कर्ता । व

म्रात्मा निकटवर्ती अनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय से द्रव्यकर्मी का कर्ता श्रीर उसके फलस्वरूप सुख-दुःख का भोक्ता है.....।

""अनुपचरित-असद्भूतव्यवहारनय से नोकर्म भर्थात् शरीर का भी कत्ती है।"

- (३) "ग्रनुपचरितासद्मूतव्यवहारान्मूर्तो ।<sup>3</sup> ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय से यह जीव मूर्त्त है ।''
- (४) "ग्रनुपचरितासद्भूतव्यवहारनयेन देहादिमञ्जम् । ४ ग्रनुपचरित-असद्भृतव्यवहारनय से यह ग्रात्मा देह से ग्रभिन्न है।"

(प्र) "ब्रनुपचरितासव्भूतव्यवहारेण द्रव्यप्राग्गेश्च यथासंभवं जीवति जीविष्यति जीवितपूर्वश्चेति जीवो । ध

अनुपचरित-असद्भूतव्यवहारनय से जीव यथासंभव द्रव्यप्राणों के द्वारा जीता है, जीवेगा और पहले जीता था।''

(६) "जीवस्यौदयिकादिमावचतुष्टयमनुपचरितासव्मूतव्यवहारेण इच्यकमंक्तमिति।

<sup>ै</sup> मालापपद्धति, पृष्ठ २२८

र नियमसार, गाथा १८ की तात्पर्यवृत्ति टीका

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> बृहद्द्रव्यसंग्रह, गाथा ७ की संस्कृत टीका

४ परमात्मप्रकाश, ग्र० १, गाथा १४ की संस्कृत टीका

४ पंचास्तिकाय, गाथा २७ की तात्पर्यवृत्ति टीका

व पंचास्तिकाय, गाया ४८ की तात्पर्यवृत्ति टीका

जीव के श्रौदियक भादि चार भाव श्रनुपचरित-धसद्भूतव्यहार्नय से द्रव्यकर्मों द्वारा किए गए हैं।''

(७) ''ग्रनुपचरितासव्भूतव्यवहारनयेन द्वच्याकादिस्कन्धेषु संश्लेषयन्धस्थितपुद्गलपरमाणुवत्परमौदारिकशरीरे बीतरागसर्वज्ञवद्वा विवक्षितेकदेहस्थितम् ।'

श्रनुपचरित-श्रसद्भूतव्यवहारनय से यह श्रात्मा द्वि-श्रगुक श्रादि स्कन्घों में संश्लेषवन्घ से स्थित पुद्गलपरमागुश्रों की भाँति श्रथवा श्रौदारिक श्रादि शरीरों में से विवक्षित किसी एक देह में स्थित वीतराग-सर्वेज के समान है।"

- (घ) भिन्नवस्तुम्नों के संक्लेषरहित सम्बन्ध को विषय करनेवाले उपचरित-भ्रसद्भूतव्यवहारनय के स्वरूप व विषयवस्तु को स्पष्ट करनेवाले कति-पय शास्त्रीय उद्धरण इसप्रकार हैं:—
- (१) ''संश्लेष रहितवस्तुसंबंधविषय उपचरितासद्भूतव्यवहारो, यथा – देवदत्तस्य धनमिति ।

संश्लेषरहित वस्तुग्रों के सम्बन्ध को विषय करनेवाला उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय है। जैसे – देवदत्त का धन है।"

(२) "ग्रसव्भूतव्यवहारः एकोपचारः, उपचारावण्युपचारं यः करोति स उपचारितासद्भूतव्यवहारः । उ

श्रसद्भूतव्यवहार ही उपचार है श्रौर उपचार में भी जो उपचार करता है, वह उपचरित-श्रसद्भूतव्यवहारनय है।"

(३) ''उपचारितासद्भूतव्यवहारेण घटपटशकटादीनां कर्सा । ४

उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय से ग्रात्मा घट, पट भ्रौर रथ ग्रादि का कर्त्ता है।"

(४) "उपचरितासद्भूतव्यवहारनयेन काष्ठासनाद्युपविष्टदेवदत्त-वत् समवशरणस्थितवीतरागसर्वज्ञवद्वा विवक्षितंकग्रामगृहादिस्थितम् । ध

भवचनसार, जयसेनाचार्यकृत तात्पर्यवृत्ति टीका के परिशिष्ट

र ब्रालापपद्धति, पृष्ठ २२८

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> वही, पृष्ठ २२७

४ नियमसार, गाथा १८ की तात्पर्यवृत्ति टीका

प्रवचनसार की जयसेनाचार्यकृत तास्पर्यवृक्ति टीका का परिशिष्ट

उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय से यह ग्रात्मा, काष्ठासन ग्रादि पर बैठे हुए देवदत्त की भाँति, ग्रथवा समवशरण में स्थित वीतराग-सर्वज्ञ की भाँति विवक्षित किसी एक ग्राम या घर में स्थित है।"

(४) "उपचरितासब्भूतव्यवहारेगोब्टानिब्टपंचेद्रियविषयजनित-मुख-बु:सं भूकक्ते ।

उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय से यह जीव इष्टानिष्ट पंचेन्द्रियों के विषयों से उत्पन्न सुख-दु:ख को भोगता है।"

(६) "योऽसौ बहिर्विषये पंचेन्द्रियविषयादिपरित्यागः स उपरिता-सद्भूतव्यवहारेण ।

बाह्यविषयों में पंचेन्द्रिय के विषयों का परित्याग भी उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय से है।"

व्यवहारनय के उक्त भेद-प्रभेदों के स्वरूप ग्रौर विषयवस्तु के विशेष स्पष्टीकरण के लिए, विशेष विस्तार ग्रौर गहराई में जाने के पूर्व, नयप्रयोगों में प्रवीणता प्राप्त करने एवं उनके मर्म को समभने के इच्छुक ग्रात्मार्थीजनों से ग्रनुरोध है कि उक्त नयों के स्वरूप व विषयवस्तु को स्पष्ट करनेवाले उल्लिखित शास्त्रीय उद्धरणों का गहराई से ग्रध्ययन कर लें।

उक्त उद्धरगों में प्रतिपादित विषयवस्तु के हृदयङ्गम कर लेने के बाद तत्संबंधी गंभीर ग्रीर विस्तृत चर्चा सहज बोधगम्य होगी।

यह दावा करना तो संभव नहीं है कि उक्त उद्धरणों के रूप में जिनवाणी में समागत सभी प्रयोगों को प्रस्तुत कर दिया गया है, पर यह बात ग्रवश्य है कि यहाँ पंचाध्यायी के विणित व्यवहारनयों के स्वरूप भीर विषयवस्तु को छोड़कर अधिकांश प्रयोगों को समेटने का प्रयास ग्रवश्य किया गया है।

पंचाध्यायी में समागत प्रयोग उक्त धारा से कुछ हटकर हैं। श्रतः उन पर यथास्थान श्रलग से विचार किया जायगा। प्रश्नोत्तरों के माध्यम से तुलनात्मक श्रध्ययन भी प्रस्तुत किया जायगा।

व्यवहारनय के पूर्वोक्त भेद-प्रभेदों के स्वरूप श्रीर विषयवस्तु को हम निम्नलिखित उदाहरण से श्रच्छी तरह समभ सकते हैं।

<sup>े</sup> बृहद्द्रव्यसंग्रह, गाथा ६ की संस्कृत टीका

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> बृहद्द्रव्यसंग्रह, गाथा ४५ की संस्कृत दीका

जिसप्रकार सर्वप्रभुता-सम्पन्न ग्रनेक देशों के समुदायरूप यह लौकिक विश्व है। पूर्ण स्वतन्त्रता को प्राप्त ग्रनेक देश इसकी इकाइयाँ हैं। प्रत्येक इकाई ग्रपने में परिपूर्ण है, ग्रखण्ड है, पूर्ण स्वतन्त्र है।

उसीप्रकार सर्वप्रभुता-सम्पन्न, ग्रखण्ड, ग्रनन्तानन्त द्रव्यों के समुदाय-रूप यह ग्रलौकिक विश्व है। ग्रनन्तानन्त द्रव्य इसकी इकाइयाँ हैं। प्रत्येक इकाई ग्रथीत् प्रत्येक द्रव्य ग्रपने में परिपूर्ण है, ग्रखण्ड है, पूर्ण स्वतन्त्र है।

जिसप्रकार देश के भीतर अनेक प्रदेश होने पर भी वह खण्डित नहीं होता; उसीप्रकार द्रव्यरूपी देश के भीतर भी अनेक प्रदेश हो सकते हैं, होते हैं, पर उनसे वह खण्डित नहीं होता।

जिसप्रकार प्रत्येक देश की अपनी शक्तियाँ और अपनी व्यवस्थायें होती हैं, पर उन शक्तियों और व्यवस्थाओं के कारण देश की अखण्डता खण्डित नहीं होती, प्रभुसम्पन्नता प्रभावित नहीं होती। उसीप्रकार प्रत्येक द्रव्य में अनन्त शक्तियाँ होती हैं और उनकी अनन्तानन्त अवस्थायें भी होती हैं, पर उन शक्तियों और अवस्थाओं के कारण द्रव्य की अखण्डता खण्डित नहीं होती, प्रभुसम्पन्नता प्रभावित नहीं होती।

किसी देश की ग्रखण्डता या प्रभुसम्पन्नता तब प्रभावित होती है, जब कोई दूसरा देश उसकी सीमा का उल्लंघन करता है, उसकी निजी व्यवस्थाओं में हस्तक्षेप करता है। उसीप्रकार प्रत्येक द्रव्य की श्रखण्डता श्रोर प्रभुसम्पन्नता तभी प्रभावित होती है कि जब कोई ग्रन्य द्रव्य उसकी सीमा में प्रवेश करे या उसकी श्रवस्थाओं में हस्तक्षेप करे।

जिसप्रकार देश ग्रपनी ग्रसण्डता ग्रौर एकता कायम रखकर शासन, प्रशासन श्रौर व्यवस्थाग्रों की दृष्टि से श्रनेक प्रदेशों, जिलों, नगरों, ग्रामों श्रादि में तथा भागों-विभागों में भेदा जाता है; उसीप्रकार प्रत्येक द्रव्य भी ग्रपनी ग्रसण्डता ग्रौर एकता कायम रखकर समभने-समभाने ग्रादि की दृष्टि से गुण-गुणी, प्रदेश-प्रदेशवान, पर्याय-पर्यायवान ग्रादि से भेदा जाता है।

यद्यपि एक देश की मर्यादा में किए जानेवाले ये प्रदेशों के भेद वैसे नहीं होते, जैसे कि दो देशों के बीच होते हैं; तथापि ये भेद सर्वथा काल्पनिक भी नहीं होते। उसीप्रकार एक द्रव्य की मर्यादा के भीतर किये गये गुराभेदादि भेद दो द्रव्यों के बीच होनेवाले भेद के समान ग्रभावरूप न होकर अतद्भावरूप होते हैं।

दो देशों के बीच जो विभाजन रेखा होती है, वह ग्रत्यन्ताभाव-स्वरूप होती है। उन दोनों के सुख-दु:ख, लाभ-हानि सम्मिलत नहीं होते। प्रत्येक के ग्रपने सुख-दु:ख, लाभ-हानि, ग्रपनी समृद्धि, ग्रपनी सुरक्षा-व्यवस्था, ग्रपने हिताहित पृथक्-पृथक् होते हैं। किन्तु एक देश के विभिन्न प्रदेशों, जिलों, नगरों, ग्रामों, विभागों के सुख-दु:ख, समृद्धि, सुरक्षा, हिता-हित, लाभ-हानि सम्मिलित होते हैं — यही कारण है कि ये भेद वास्तविक नहीं, व्यवस्था के लिए किए गये काल्पनिक भेद हैं; पर हैं श्रवश्य, इनसे सर्वथा इन्कार करना भी वास्तविक नहीं है।

उसीप्रकार दो द्रव्यों के बीच जो विभाजन रेखा होती है, वह अत्यन्ताभावस्वरूप होती है; क्योंकि उन दोनों के सुख-दु:ख, लाभ-हानि सम्मिलित नहीं होते। प्रत्येक के अपने सुख-दु:ख, लाभ-हानि, अपनी समृद्धि, अपनी सुरक्षा-व्यवस्था, अपने हिताहित पृथक्-पृथक् होते हैं। किन्तु एक द्रव्य के प्रदेशों, गुणों और पर्यायों के सुख-दु:ख, समृद्धि, सुरक्षा और हिता-हित सम्मिलित होते हैं – यही कारण है कि द्रव्य की मर्यादा के भीतर समभने-समभाने की दृष्टि से किये गये भेद वास्तविक नहीं हैं; पर हैं अवश्य, इनसे सर्वथा इन्कार करना भी वास्तविक न होगा।

इसप्रकार के भेद को शास्त्रीय भाषा में अतद्भावरूप भेद कहते हैं। यद्यपि प्रत्येक देश अपनी स्वतन्त्र प्रभुसम्पन्न सत्ता का स्वामी है, किसी देश का हस्तक्षेप उसे स्वीकार नहीं है; तथापि विश्व के अनेक देशों के बीच किसी भी प्रकार का कोई सम्बन्ध सर्वथा न हो — ऐसी बात भी नहीं है। एक दूसरे के बीच कुछ व्यवहारिक सम्बन्ध पाये ही जाते हैं। उसीप्रकार प्रत्येक द्रव्य अपनी स्वतन्त्र प्रभुसम्पन्न सत्ता का स्वामी है, किसी अन्य द्रव्य का हस्तक्षेप उसे स्वीकार नहीं है; तथापि अनेक द्रव्यों के बीच किसीप्रकार का कोई सम्बन्ध सर्वथा ही न हो — ऐसी बात भी नहीं है। एक दूसरे के बीच कुछ व्यवहारिक सम्बन्ध पाये ही जाते हैं।

देश की भ्रान्तरिक व्यवस्था में जितना बल राष्ट्रीयता पर दिया जाता है, उतना प्रान्तीयता पर नहीं। राष्ट्रीय भावना उदात्त मानी जाती है भौर प्रान्तीय भावना या प्रान्तीयता को हेयदृष्टि से देखा जाता है, क्योंकि राष्ट्रीयता देश की एकता को मजबूत करती है भौर अखण्डता की पोषक होती है, जबकि प्रान्तीयता अखण्डता की विरोधी होने से देश की एकता को कमजोर करती है।

उसीप्रकार द्रव्य की भान्तरिक व्यवस्था में जितना बल भभेद पर दिया जाता है, उतना बल भेद पर नहीं। भभेदग्राही निश्चयनय को भूतार्थ स्रोर सत्यार्थ कहकर उपादेय बताया जाता है स्रोर भेदमाही व्यवहारन्य को सभूतार्थ स्रोर स्रसत्यार्थ कहकर हेय कहा जाता है। क्योंकि सभेदमाही निश्चयनय द्रव्य की सखण्डता का पोषक होने से एकता को मजबूत करता है, सनेकता के विकल्पों का शमन करता है स्रोर स्रात्मानुभूति की प्राप्ति का साक्षात् हेतु बनता है। जबकि भेदमाही व्यवहारनय विकल्पों में ही उलभाये रखता है।

प्रत्येक देश की सर्वोच्चसत्ता का मूल कार्य देश की ग्रान्तरिक ग्रखण्डता कायम रखकर, ग्रन्य देशों से ग्रपने देश की सीमा को सुरक्षित रखना होता है। देश की सुरक्षा का ग्रथं ही यह होता है कि ग्रन्य देशों का हस्तक्षेप ग्रपने देश में नहीं होने देना तथा ग्रपने देश की ग्रखण्डता कायम रखना। सर्वोच्चसत्ताघारी, चाहे वह प्रधानमंत्री हो या राष्ट्रपति; उनका यह कर्त्तच्य है कि वे इस मर्यादा की सुरक्षा करें।

प्रत्येक द्रव्य की सर्वोच्चसत्ता वही है, जो द्रव्य की आन्तरिक अलण्डता कायम रखकर अन्य द्रव्यों से उसकी पृथक्ता स्थापित रखे। निज-द्रव्य में अन्य द्रव्यों के हस्तक्षेप का निषेध एवं अपनी आन्तरिक अलण्डता अर्थात् गुराभेदादि का निषेध ही जिसका कार्य है, वह निश्चयन्य ही वस्तुतः नयाधिराज है। यह नयाधिराज ही द्रव्य को सच्ची सुरक्षा और स्वतन्त्रता प्रदान करता है।

प्रत्येक देश की पर-देश से भिन्नता और अपने से अभिन्नता, अभेदता, अखण्डता ही सच्ची सुरक्षा है। उसीप्रकार प्रत्येक द्रव्य की पर से भिन्नता और अपने से अभिन्नता, अखण्डता, अभेदता ही सच्ची सुरक्षा है, शुद्धता है।

जिसप्रकार किसी देश की उक्त सुरक्षा को कायम रखते हुए भी अभेद, अखण्ड देश को सुव्यवस्थित-व्यवस्था बनाये रखने की दृष्टि से अनेक खण्डों में विभाजित करना पड़ता है, तथा अन्य देशों से भी आव- श्यक सम्बन्ध बनाने पड़ते हैं। तदर्थ सर्वोच्चसत्ता प्रशासन चलाने के लिए प्रशासनिक विभाग बनाती है। जैसे — गृहविभाग और विदेशविभाग आदि। गृहविभाग आन्तरिक अभेद में भेद डालकर अपनी व्यवस्था बनाता है और विदेशविभाग जिनसे देश का कोई आन्तरिक सम्बन्ध नहीं, उन देशों से भी व्यावहारिक सम्बन्ध स्थापित करता है।

उसीप्रकार द्रव्य के मूलस्वरूप ग्रर्थात् पर से भिन्नता ग्रीर ग्रपने से ग्रभिन्नता - ग्रस्रण्डता को कायम रखकर विश्वव्यवस्था को समक्रने- समकाने के लिए अभेद एकद्रव्य की आन्तरिक संरचना के स्पष्टीकरण के लिए अभेद में भेद किये जाते हैं; और विभिन्न द्रव्यों के बीच पारमायिक सम्बन्ध न होने पर भी वे सब इस विश्व में एक साथ किसप्रकार रहते हैं; उनमें मात्र एकक्षेत्र में रहने मात्र का ही सम्बन्ध है या अन्यप्रकार से भी वे किसीप्रकार सम्बन्धित हैं; मात्र संयोग है या संश्लेष भी है। — आदि प्रश्नों का समाधान करता है व्यवहारनय।

जिसप्रकार एक ग्रखण्डदेश की ग्रान्तरिक व्यवस्था को स्वराष्ट्र-मंत्री – गृहमंत्री संभालता है ग्रौर दूसरे देशों के सम्बन्ध से सम्बन्धित कार्य को परराष्ट्रमंत्री – विदेशमंत्री देखता है; उसीप्रकार ग्रखण्ड एकद्वव्य में भेद डालकर समभते-समभाने का कार्य करता है सद्भूतव्यवहारनय ग्रौर दो भिन्नद्रव्यों के बीच के सम्बन्ध बताने का कार्य ग्रसद्भूतव्यवहारनय का है।

श्रवण्डद्रव्य में गुरा-गुरा श्रादि के श्राधार पर जो भेद बताया जाता है, उसमें भी इसप्रकार का भेद किया जाता है कि यह भेद शुद्धगुरा-गुरा श्रादि में है या श्रशुद्धगुरा-गुरा श्रादि में। यदि शुद्धगुरा-गुरा श्रादि में हुश्रा तो उसे विषय बनानेवाला नय शुद्धसद्भूतव्यवहारनय कहा जाएगा श्रीर यदि श्रशुद्ध गुरा-गुरा श्रादि हुश्रा तो उसे श्रशुद्धसद्भूतव्यवहारनय कहा जाएगा।

इसप्रकार सद्भूतव्यवहारनय भी शुद्धसद्भूतव्यवहारनय भीर म्रशुद्धसद्भूतव्यवहारनय के भेद से दो प्रकार का हो जाता है, जिन्हें मनु-पचरितसद्भूतव्यवहारनय भीर उपचरितसद्भूतव्यवहारनय के नाम से भी म्रिभिहित किया जाता है।

इसीप्रकार दो द्रव्यों के बीच जो सम्बन्ध बताया जा रहा है, वह संश्लेषसहित है या संश्लेषरहित है ? यदि वह संश्लेषसहित हुगा तो ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय होगा ग्रीर यदि संश्लेषरहित हुगा तो उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय की विषय-सीमा में ग्रायेगा।

इसप्रकार अनुपचरित और उपचरित के भेद से असद्भूतव्यवहार-नय भी दो प्रकार का हो जाता है।

इसप्रकार हम देखते हैं कि भ्रालौकिक विश्व की संरचना एवं स्वचालित पूर्णव्यवस्थित-व्यवस्था समभाने के लिये व्यवहारनय भ्रौर उसके उक्त भेद-प्रभेद सार्थक ही नहीं, भ्रावश्यक भी हैं।

इन नयों की सत्यता-ग्रसस्यता वस्तुस्वरूप में विद्यमान व्यवस्था के ग्रनुपात में है और उपयोगिता उक्त वस्तुस्वरूप को समभने-समभाने में है। जितना भेदाभेद वस्तुस्वरूप में है धर्यात् जिस भेदाभेद का वस्तुस्वरूप में जितना वजन है, उतनी ही सत्यता उसे विषय बनानेवाले नय में है। प्रत्येक नयकथन के वजन का धनुपात धर्यात् उसकी विवक्षा जबतक हमारी समभ में स्पष्ट नहीं होगी, तबतक वस्तुस्वरूप भी हमारी समभ से परे ही रहेगा।

उक्त सम्पूर्ण कथन भेद-ग्रभेद की दृष्टि से किया गया है। इसीप्रकार कर्त्ता-कर्म ग्रादि की दृष्टि से भी घटित कर लेना चाहिए।

वजन या बल की बात को हम इसप्रकार समभ सकते हैं।

जैसे - किसी भी संस्थान में कार्यरत सभी कमँचारी यद्यपि कर्मचारी ही हैं, तथापि उनमें चार श्रेिशियाँ पायी जाती हैं। उनमें उच्च-श्रिधकारी प्रथम श्रेशी में, सामान्य ग्रिधकारी द्वितीय श्रेशी में, लिपिकवर्ग तृतीय श्रेशी में तथा भृत्यवर्ग चतुर्थ श्रेशी में ग्राते हैं।

यद्यपि वे सभी कर्मचारी एक ही कार्यालय में काम करते हैं, तथापि वे अपनी-अपनी अधिकार सीमा में ही अपना-अपना कार्य करते रहते हैं। अपने-अपने अधिकार की सीमा में सभी की बात में वजन होता है, तो भी सभी की बात एक-सी वजनदार नहीं होती। प्रत्येक की बात का वजन उसके अधिकार के वजन के अनुपात में होता है।

भृत्य की बात में भी वजन होता है, पर लिपिक की बात के बराबर नहीं। भृत्य की बात का निषेध लिपिक कर सकता है, पर लिपिक की बात का निषेध भृत्य नहीं कर सकता है। इसीप्रकार लिपिक की बात को सामान्य-ग्रधिकारी काट सकता है, पर ग्रधिकारी की बात को लिपिक नहीं काट सकता। सामान्य-ग्रधिकारी के ग्रादेश को भी उच्च-ग्रधिकारी निरस्त कर सकता है, पर उच्चाधिकारी के ग्रादेश को निरस्त करने का ग्रधिकार उसके ग्रन्तगंत कार्य करनेवाले किसी भी कर्मचारी को नहीं है, पर मालिक या सर्वोच्च ग्रधिकारी उसकी भी बात को निरस्त कर सकता है। वह सभी की बात को निरस्त कर सकता है। वह सभी की बात को निरस्त कर सकता है। वह सभी की बात को निरस्त कर सकता। 'उसकी बात को कोई निरस्त नहीं कर सकता है' — इसका यह ग्रधं नहीं समक्ता चाहिए, उसकी बात निरस्त नहीं हो सकती। उसकी बात भी निरस्त हो सकती है, पर श्रपने ग्राप, किसी श्रन्य के द्वारा नहीं।

यही स्थिति उक्त चार व्यवहारनयों व उनका निषेध करनेवाले निष्चयनय के बारे में भी है। व्यवहारनयों के संदर्भ में उक्त उदाहरए। को वजन की विभिन्नता तक ही सीमित रखना चाहिए, निषेध की सीमा तक नहीं ले जाना चाहिए। निषेध की बात निश्चयनय की सीमा में ग्राती है। यहाँ तो निषेध की बात मात्र वजन का श्रनुपात समकाने के लिए दी है।

चारों ही व्यवहारनय अपनी-अपनी सीमा में अभेद — अखण्ड वस्तु में भेद करते हैं या भिन्न वस्तुओं में अभेद का उपचार करते हैं। प्रत्येक की बात में वजन भी है, पर सभी की बात एक-सी वजनदार नहीं होती। आशय यह है कि प्रत्येक का कथन अपने-अपने प्रयोजनों की सिद्धि की अपेक्षा सत्यार्थ होता है, तो भी सभी का कथन एक-सा सत्यार्थ नहीं होता। प्रत्येक नयकथन की सत्यार्थता उसके द्वारा प्रतिपादित विषय की सत्यार्थता के अनुपात में ही होती है।

उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय की बात में भी सत्यार्थता है, वजन है। ग्रसत्यार्थ मानकर उसे ऐसे ही नहीं उड़ाया जा सकता है।

"यह मकान देवदत्त का है, कुम्हार ने घड़ा बनाया है, तीर्थंकर भगवान समवशरण में विराजमान हैं, ब्रज्ञानी पंचेन्द्रियों के विषयों को भोगता है ग्रौर ज्ञानी मुनिराज उनका त्याग करते हैं।"

उपचरित-असद्भूतव्यवहारनय के उक्त कथनों का भी आधार है। ये सभी कथन सर्वथा असत्य नहीं है। लौकिकदृष्टि से देवदत्त मकान का मालिक है ही और कुम्हार का योग और उपयोग घड़ा बनने में निमित्त हुआ ही है। भगवान के समवशरण में विराजमान होने की बात को तो धार्मिक जगत में भी असत्य नहीं माना जाता, क्योंकि उनकी वहाँ उपस्थित होती ही है। इसीप्रकार पंचेन्द्रिय के विषयों के ग्रहण-त्याग की चर्चा आध्यात्मिक गोष्ठियों में ही हल्के-फुल्के रूप में नहीं, बल्कि बड़ी गम्भीरता से होती है।

ये बातें भी वजनदार हैं, पर उतनी वजनदार नहीं, जितनी अनुप-धरित-असद्भूतव्यवारनय की बात होती है। देवदत्त का मकान और देवदत्त का शरीर — इन दो कथनों में वजन का अन्तर स्पष्ट दिखाई देता है। मकान और शरीर — दोनों को ही देवदत्त का बताया जा रहा है; पर देवदत्त कहीं जाता है तो मकान साथ नहीं जावेगा, किन्तु शरीर जावेगा। मकान के गिर जाने पर देवदत्त का गिरना अनिवार्य नहीं है, पर शरीर गिरा तो देवदत्त भी गिरा ही समिभये। इस जगत को भी देवदत्त और मकान की भिन्नता जैसी स्पष्ट प्रतिभासित होती है, वैसी देह और देवदत्त में नहीं दीखती। देवदत्त देहमय और देह देवदत्तमय दीखती है। यद्यपि देवदत्त से देह ग्रौर मकान दोनों ही भिन्न हैं, पर देवदत्त की जैसी भिन्नता मकान से है, वैसी देह से नहीं। देह संश्लेषसहित संयोग है ग्रौर मकान संश्लेषरहित संयोग।

इसी अन्तर के आधार पर ही जगत कहता है — 'मकान गया तो जाने दो, देह है तो मकान तो अनेक हो जायेंगे। जान बची तो लाखों पाये' — वाली कहावत में 'जान' माने 'देह' ही होता है। जान बची माने देह का संयोग बना रहा तो सब-कुछ हो जावेगा।

इसीलिये — 'देहवाला जीव, दश प्राणों से जीवे सो जीव, मूर्तिक जीव, द्रव्यकर्मों व शरीरादि नोकर्मों का कर्त्ता जीव' ये सभी कथन भ्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय के हैं।

इन दोनों ग्रसद्भूतनयों से भी वजनदार बात होती है — उपचरित-सद्भूतव्यहारनय की, क्योंकि उसमें एक द्रव्य का दूसरे द्रव्य में सम्बन्धादि व एक द्रव्य का कर्त्ता-हर्त्ता-धर्त्ता दूसरे द्रव्यों को न बताकर एक द्रव्य में ही भेद किया जाता है। जैसे — मितज्ञानादि व रागादि को ग्रात्मा का कहना।

मितज्ञान ग्रौर रागादि ग्रात्मा की ही ग्रत्पविकसित ग्रौर विकारी पर्यायें हैं। ये ग्रात्मा में हैं ग्रर्थात् सद्भूत है। सद्भूत होने पर भी ग्रविक-सित हैं, विकारी हैं, ग्रशुद्ध हैं – इसकारण उपचरित कही गई हैं।

इनकी सत्ता स्वद्रव्य की मर्यादा के भीतर ही है। ग्रतः इनका वजन ग्रसद्भूत के दोनों भेदों से ग्रधिक है, पर ये ग्रनुपचरितसद्भूत से कम वजनदार हैं, क्योंकि ग्रनुपचरितसद्भूत में पूर्ण निर्विकारी पर्याय या गुरण लिये जाते हैं। जैसे — केवलज्ञान ग्रात्मा की शुद्ध पर्याय है या ज्ञान ग्रात्मा का गुरा है।

इसप्रकार हम देखते हैं कि व्यवहार की बात में भी वजन है ग्रीर नयकथनों के उक्त क्रम में उत्तरोतर ग्राधिक वजन है। इसी का उल्टा प्रयोग करें तो यह भी कहा जा सकता है कि उत्तरोतर वजन कम है।

उक्त चारों व्यवहारों से भी ग्रधिक वजन निश्चयनय में होता है। यही कारण है कि उसके सामने इनका वजन काम नहीं करता है ग्रीर वह इनका निषेध कर देता है।

जैसाकि ऊपर लिखा जा चुका है कि एक देश में प्रदेश ग्रीर विभागों में भेद तो व्यवस्था के लिए किये गये हैं तथा दो देशों के बीच सम्बन्ध भी प्रयोजनवश स्थापित किये गये हैं। उनकी मर्यादा इतनी ही है। यदि व्यवहारनय: भेद-प्रभेद ]

उनपर भ्रधिक बल दे दिया गया तो देश की एकता व स्वतन्त्रता खतरे में पड सकती है।

उसीप्रकार एक द्रव्य में गुराभेदादि-भेद जिस प्रयोजन से किये गये हैं, उसी मर्यादा में उनकी सार्थकता है, वजन है। यदि उनपर स्नावश्यकता से स्रधिक बल दिया गया तो द्रव्य की एकता व स्वतंत्रता खतरे में पड़ सकती है।

श्रतः यह सावधानी अपेक्षित है कि उनपर आवश्यकता से अधिक बल न पड़े।

इस बात को ग्रधिक स्पष्टता से इसप्रकार समभ सकते हैं :-

भारत एक सर्वप्रभुता-सम्पन्न स्वतन्त्र देश है। प्रशासिनक दृष्टि से प्रथवा क्षेत्र की दृष्टि से उसका विभाजन उत्तरप्रदेश, गुजरात म्नादि प्रदेशों में किया गया है। तथा कार्यों की दृष्टि से उसे गृहविभाग, सुरक्षाविभाग, खाद्यविभाग, यातायातविभाग म्नादि विभागों में भी बाँटा गया है। इसीप्रकार हमारा म्नात्मा सर्वप्रभुतासम्पन्न स्वतन्त्र द्रव्य है। क्षेत्र की दृष्टि से वह म्रसंख्यातप्रदेशी है तथा गुराधमों या शक्तियों की दृष्टि से वह ज्ञानादि मनन्त गुराोंवाला म्रर्थात् म्नान्त शक्तियों से सम्पन्न है।

उक्त विभाजनों से न तो देश विभक्त होता है और न द्रव्य, क्योंकि विशेष दृष्टिकोएा से किया गया उक्त विभाजन एकत्व का विरोधी नहीं होता।

यद्यपि यह बात सत्य है कि राजस्थान गुजरात नहीं है और गुजरात राजस्थान नहीं है, तथापि दोनों भारत ग्रवश्य हैं। भारत सरकार के गृह-विभाग, यातायातविभाग, खाद्यविभाग ग्रादि विभागों का कार्यक्षेत्र राजस्थान, गुजरात ग्रादि प्रदेशों सहित सम्पूर्ण भारत है। वे भारत के सभी प्रदेशों में निर्वाधरूप से कार्य कर सकते हैं। इसीप्रकार यद्यपि सभी विभाग स्वतन्त्ररूप से ग्रपना कार्य करते हैं, पर वह स्वतन्त्रता विभाजक नहीं बनती। यह नहीं हो सकता है कि रेलवेविभाग भ्रनाज न ढोवे भौर कोई प्रदेश भारतीय रेलों को ग्रपने में प्रवेश ही न करने दे, क्योंकि स्वतन्त्र होते हुए भी वे एक-दूसरे से संयुक्त रहते हैं। इसीप्रकार भात्मद्रव्य के ज्ञानादि भनन्तगुण असंख्यप्रदेशों में सदा सर्वत्र विद्यमान रहते हैं तथा एक गुण का रूप दूसरे गुण में पाया जाता है।

यद्यपि देश का उक्त विभाजन देश के कर्णधारों के द्वारा ही किया जाता है, तथापि जब प्रान्तीयता सिर उठाने लगती है या कोई विभाग निरंकुश होने लगता है, तो वे ही कर्णधार निर्दयता से उसका निषेध करने लगते हैं। वे पुकार-पुकार कर कहते हैं कि भाई! ग्राप गुजराती या महाराष्ट्री नहीं; ग्राप तो भारतीय हैं भारतीय। यह प्रान्त का भेद व्यवस्था के लिए है; ग्रव्यवस्था के लिए नहीं, लड़ने के लिए नहीं। इस भेद की ग्रपेक्षा तो तबतक ही है, जबतक यह व्यवस्था में सहयोगी हो तथा सीमा के बाहर होने से पूर्व ही इसका निषेध भी ग्रावश्यक है।

इसीप्रकार द्रव्य में प्रदेशभेद या गुराभेद, मुक्तिपथ के कर्णधार तीर्थकरों, ग्राचार्यों के द्वारा ही द्रव्य की ग्रान्तरिक संरचना समभाने के लिए किए जाते हैं। ग्रीर जब वह भेद-विवरण ग्रपना काम कर चुकता है, तब वे ही तीर्थंकर या ग्राचार्य उसका निदंयता से निषेध करने लगते हैं। उनके इन निषेध वचनों या विकल्पों का नाम ही निश्चयनय है। सब विकल्पों का निषेध करनेवाला सर्वाधिक वजनदार यह नयाधिराज निश्चयनय ही है, जो समस्त भेद-विकल्पों का निषेध कर, स्वयं निषद्ध हो जाता है, निरस्त हो जाता है।

निश्चयनय के भेद-प्रभेदों और उनके निषेध की प्रक्रिया तथा नयाधिराज की चर्चा निश्चयनय के प्रकरण में पहले की ही जा चुकी है, स्रतः वहाँ से जानना चाहिए।

उक्त सम्पूर्णं प्रक्रिया में प्रत्येक नयवचन का वजन जानना सर्वाधिक महत्त्वपूर्णं तथ्य है। इसे जाने बिना नयकथनों का मर्म समक्त पाना संभव नहीं है।

+a)+do:

# व्यवहारनय: कुछ प्रश्नोत्तर

व्यवहारनय भ्रौर उसके भेद-प्रभेदों की विस्तृत चर्चा के उपरान्त भी कुछ सहज जिज्ञासाएँ शेष रह जाती हैं, उन्हें यहाँ प्रश्नोत्त से के माध्यम से स्पष्ट कर देना समीचीन होगा।

(१) प्रश्तः - "एक द्रव्य की मर्यादा के भीतर किये गये मुस्-भेदादि-भेद दो द्रव्यों के बीच होने वाले भेद के समान स्रभावरूप न होकर स्रतद्भावरूप होते हैं।"

— उक्त कथन में समागत ग्रतद्भावरूप ग्रामाव की चर्चा कहीं ग्रागम में भी ऋाती है क्या ?

उत्तर: – हाँ, हाँ, आती है। प्रवचनसार में इस विषय को विस्तार से स्पष्ट किया गया है। वहाँ अभाव को स्पष्टरूप से दो प्रकार केंब बताया गया है: –

१. पृथक्तवलक्षरा

२. ग्रन्थत्वलक्षरा

उक्त दोनों के स्वरूप को स्पष्ट करनेवाली गाथा इसप्रकृत्र हैं: 🗝

"पवित्रसम्बद्धेसलं पुषसमिवि सासणं हि बीरस्स ।
- अण्णसमतव्याची ण तक्मवं होदि कवमेगं ॥

विभक्त प्रदेशत्व पृथक्तव है श्रीर श्रतद्भाव अन्यत्व है, क्योंकि जो उस रूप न हो, वह एक कैसे हो सकता है? — ऐसा भगवान महाकीर का उपदेश है।"

इस गाथा की संस्कृत टीका में इस बात को बहुत अच्छी तरह स्पष्ट किया है। तथा आगे-पीछे की गाथाओं में भी इससे सम्बन्धित चर्चाएँ हैं, जो मूलतः पठनीय हैं। सबको यहाँ देना सम्भव नहीं है। जिज्ञासु पाठकों से अनुरोध है कि वे उक्त विषय का अध्ययन मूल ग्रंथों में से अवश्य करें।

विषय की स्पष्टता की दृष्टि से सामान्य पाठकों की आमकारी के लिए उक्त गाथा का भावार्थ यहाँ दे देना उचित प्रसीत होता है।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> प्रवचनसार, गाथा १०६

"भिन्नप्रदेशत्व वह पृथक्त्व का लक्षण है और ग्रतद्भाव वह ग्रन्यत्व का लक्षण है। द्रव्य में ग्रीर गुण में पृथक्त्व नहीं है, फिर भी ग्रन्यत्व है।

प्रश्न :- जो ग्रपृथक् होते हैं, उनमें श्रन्यत्व कैसे हो सकता है ?

उत्तर: - उनमें वस्त्र और शुश्रता (सफेदी) की भाँति अन्यत्व हो सकता है। वस्त्र के और उसकी शुश्रता के प्रदेश भिन्न-भिन्न नहीं हैं, इसलिए उनमें पृथक्त्व नहीं है। ऐसा होने पर भी शुश्रता तो मात्र आंखों से ही दिखाई देती है; जीभ, नाक आदि शेष चार इन्द्रियों से ज्ञात नहीं होती और वस्त्र पाँचों इन्द्रियों से ज्ञात होता है। इसलिए (कथंचित्) वस्त्र वह शुश्रता नहीं है और शुश्रता वह वस्त्र नहीं है। यदि ऐसा नहीं हो तो वस्त्र की भाँति शुश्रता भी जीभ, नाक इत्यादि सर्व इन्द्रियों से ज्ञात होना चाहिए; किन्तु ऐसा नहीं होता। इसलिए वस्त्र और शुश्रता में अपृथक्त होने पर भी अन्यत्व है।

इसीप्रकार द्रव्य में और सत्ता मादि गुणों में श्रपृथक्त होने पर भी मन्यत्व है, क्योंकि द्रव्य के और गुण के प्रदेश मिश्न होने पर भी द्रव्य में भौर गुण में संज्ञा-संख्या-लक्षणादि भेद होने से (कथंचित्) द्रव्य गुणरूप नहीं है भौर गुण द्रव्यरूप नहीं है।"

'म्रतद्भाव सर्वया म्रभावरूप नहीं होता' - इस बात को प्रवचनसार, गाया १०८ में स्पष्ट किया गया है। जो इसप्रकार है:-

"जं बन्धं तं ए। मुखो जो वि गुरुगो सो ए। तञ्चमत्थादो । एसो हि धतञ्जावो जेव धनावो ति खिहिट्टो ।।

स्वरूप अपेक्षा से जो द्रव्य है वह गुरा नहीं है और जो गुरा है वह द्रव्य नहीं है; यह अतद्भाव है। सर्वथा अभाव वह अतद्भाव नहीं है — ऐसा वीर भगवान द्वारा कहा गया है।"

इसप्रकार हम देखते हैं कि एक द्रव्य के भीतर किये गये गुगा-गुगा ग्रादि भेद दो द्रव्यों के बीच होनेवाले भेद के समान ग्रभावरूप न होकर ग्रतद्भावरूप होते हैं – यह कथन ग्रागमानुसार ही है।

दो द्रव्यों के बीच जो ग्रमाव है, उसे भिन्नत्व या पृथक्त कहते हैं तथा एक द्रव्य की मर्यादा के भीतर गुण का गुणी में ग्रमाव या गुणी का गुण में ग्रमाव ग्रथवा एक गुण का दूसरे गुण में ग्रमाव — इत्यादिरूप जो ग्रमाव होता है, उसे भ्रन्यत्व कहते हैं।

१ प्रवचनसार, गाथा ६ का भावायं

व्यवहारमय : कुछ प्रश्नोत्तर ]

अन्य-अन्य होना अन्यत्व है भीर पृथक्-पृथक् होना पृथक्त्व है। अन्यत्व का विलोम अनन्यत्व है और पृथक्त्व का विलोम अपृथक्त्व है।

दो द्रव्य परस्पर पृथक्-पृथक् होते हैं, पर एक द्रव्य के दो गुण या गुण-गुणी ग्रादि ग्रन्य-ग्रन्य होते हैं, पृथक्-पृथक् नहीं; क्योंकि एकद्रव्यरूप होने से वे हैं तो ग्रपृथक् ही।

- दो द्रव्य कभी भी ग्रपृथक् नहीं हो सकते। संयोगादि देखकर उनके बीच जो ग्रपृथक्ता (एकता) बताई जाती है, वह ग्रारोपित होती है। ग्रतः उसे विषय बनानेवाले नय भी ग्रसद्भूत कहलाते हैं।

इसप्रकार हम देखते हैं कि प्रत्येक द्रव्य की पर से पृथक्ता (भिन्नता) और ग्रपने से ग्रपथक्ता (ग्रभिन्नता, एकता) ही वास्तविक है, वस्तुस्वरूप के ग्रधिक निकट है।

यही कारए है कि ग्राचार्य कुन्दकुन्द समयसार के ग्रारम्भ में ही एकत्व-विभक्त ग्रात्मा की दुर्लभता बताते हुए ग्रपने सम्पूर्ण वैभव से उसे ही दिखाने की प्रतिज्ञा करते हैं।

### "तं एयलविहलं बाएहं भ्रष्पणी सबिहवेण ।"

में उस एकत्व-विभक्त ग्रात्मा को ग्रपने निजवैभव से दिखाता हूँ।"

पर से विभक्त और निज में एकत्व को प्राप्त आत्मा ही परमपदार्व है, परमार्थ है। आत्मा का पर से एकत्व असद्भूतव्यवहारनय का विषय है, अपने में ही अन्यत्व सद्भूतव्यवहारनय की सीमा में आता है। अतः निज से एकत्व और पर से विभक्त आत्मा निश्चयनय का विषय है।

सद्भूत भौर असद्भूत दोनों ही व्यवहार हेय हैं, क्योंकि सद्भूत-व्यवहारनय अतद्भाव के आधार पर द्रव्य की एकता को खण्डित करता प्रतीत होता है और असद्भूतव्यवहारनय उपचार के सहारे विभक्तता को भंजित करता दिखाई देता है।

यही कारए है कि म्राचार्य कुन्दकुन्द समयसार की पांचवीं गाथा में एकत्व-विभक्त म्रात्मा का स्वरूप बताने की प्रतिज्ञा करने के तत्काल बाद ही छठवीं म्रोर सातवीं गाथा में चारों ही प्रकार के व्यवहार का निषेध करते दिखाई देते हैं।

(२) प्रश्नः - ''पर से विभक्त ग्रौर निज में एकत्व को प्राप्त ग्रात्मा ही परमपदार्थ है, परमार्थ है। वही निश्चयनय का विषय भी है।

<sup>1</sup> समयसार, गाथा ५

उसें ही बताने की प्रतिज्ञा सर्वश्रेष्ठ दिगम्बर श्राचार्य कुन्दकुन्द समयसार के श्रारंभ में करते हैं। वह ही एक सार है श्रोर सब संसार है।

इस एक ग्रास्मा के ही ग्रवलोकन का नाम सम्यग्दर्शन है; इसे ही जानने का नाम सम्यग्ज्ञान है ग्रीर इसी में जम जाने, रम जाने का नाम सम्यग्चारित्र है।"

एक ग्रोर तो ग्राप ऐसा कहते हैं ग्रौर दूसरी ग्रोर यह बावदूक ज्यवहारनय ग्रात्मा के इसी एकत्व-विभक्त स्वरूप के विरुद्ध बात करता है; फिर भी उसे इतना विस्तार क्यों दिया जा रहा है? उसे बताया ही क्यों जा रहा है? जिस रास्ते जाना नहीं, उसे जानने से भी क्या लाभ है?

ं उत्तर: - भाई! जिस रास्ते जाना नहीं है, उस रास्ते को भी जानना ग्रावश्यक है; क्योंकि उस रास्ते पर जाने से ग्रानेवाली विपत्तियों के सम्यक्तान बिना उघर को भटक जाने की संभावना से इन्कार नहीं किया जा सकता। उस खतरनाक रास्ते पर कहीं हम चले न जावें - इसके लिए उसके सम्यक् स्वरूप को जानना ग्रति ग्रावश्यक है।

सम्यक्-स्थिति जान लेने के बाद एक तो हम उधर जावेगे ही नही; कदाचित् प्रयोजनवशात् जाना भी पड़ा, तो भटकेंगे नही। यह दुनियाँ क्यन्हार में कही भटक न जाय, न्यवहार में ही उलभकर न रह जाय; इसके लिए न्यवहारनय का वास्तविक स्वरूप जान लेना आवश्यक ही नहीं, अनिवार्य भी है।

दूसरे व्यवहारनय का विषय भी सर्वथा ग्रभावरूप नही है। वह है तो भवश्य, पर बात मात्र इतनी ही है कि वह जमने लायक नही, रमने लायक नही।

े व्यवहार का विषय श्रद्धेय नहीं है, ध्येय नहीं है, पर ज्ञेय तो है ही।
तुम उसे जानने से ही क्यों इन्कार करना चाहते हो? जाना तो गुर्गों
ग्रौर दोषों – दोनों को ही जाता है।

" क्योंकि **–** 

### "बिन जानें तें दोष-गुएगि को कैसे तजिए गहिये।"

यद्यपि व्यवहारनय की स्थिति पर अबतक युक्ति, आगम और उदाहरणों के माध्यम से पर्याप्त प्रकाश डाला जा चुका है, तथापि उक्त प्रश्न के सन्दर्भ में व्यवहारनय के भेद-प्रभेदों के कथन की उपयोगिता पर कुछ भी न कहना ठीक न होगा। व्यवहारनय: कुछ प्रश्नोत्तर ]

निश्चयनय के विषयभूत जिस स्रभेद श्रखण्ड आत्मा में त्राप रमना चाहते हैं; जबतक उसका भ्रान्तरिक वैभव ग्रापकी समभ में नहीं ग्राएगा, तबतक ग्राप उसके प्रति महिमावंत भी कैसे होंगे, उसके प्रति सर्वस्व समर्पमा के लिए कमर कस के तैयार भी कैसे होंगे?

एक ग्रात्मा आत्मा कहते रहने से तो किसी की समक्र में कुछ ग्रानहीं पाता। ग्रतः उसकी प्रभुता का परिचय विस्तार से दिया जाना ग्रावश्यक ही नहीं, ग्रनिवार्य भी है।

"श्रात्मा अनन्त-अनन्त सामर्थ्य का घनी है, अनन्तानन्त गुणों का गोदाम है, अनन्तामर्थ्यवाली अनन्त-अनन्त शिक्तयों का संग्रहालय है, शान्ति का सागर है, आनन्द का कन्द है, ज्ञान का घनिष्ड है, प्रभु है, परमात्मा है, एकसमय में लोकालोक को देखे-जाने — ऐसी सामर्थ्य का घनी है अर्थात सर्वदर्शी और सर्वज्ञस्वभावी है।"

इसप्रकार शुद्धसद्भूतव्यवहारनय ब्रात्मा में अनुपचरितरूप से विद्यमान शक्तियों ग्रीर पूर्णपावन व्यक्तियों का ही तो परिचय कराता है। ग्रात्मा में ज्ञान-दर्शनादि गुए। ग्रीर केवलज्ञानादि पर्यायें कोई उपचरित नहीं है; वास्तविक हैं, शुद्ध है। बस बात इतनी सी ही तो है कि कथन में जिसप्रकार का भेद प्रदिशत होता है, वे उसप्रकार भिन्न-भिन्न नहीं हैं, ग्रिपतु अभेद-ग्रखण्डरूप से विद्यमान हैं। उनमें परस्पर भेद का सर्वथा ग्रभाव हो – ऐसी भी बात नहीं है। ग्रतद्भावरूप भेद तो उनमें भी है ही; परन्तु उनमें वैसा भेद नहीं है, जैसा कि दो द्रव्यों के बीच पाया जाता है।

हाँ, यह बात अवश्य है कि इन भेदों में ही उलक्षे रहने से अभेद अखण्ड आत्मा का अनुभव नहीं होता, अतः इसका निषेध भी आवश्यक है। इसलिए प्रयोजन सिद्ध हो जाने पर उसका निषेध भी निर्दयता से कर दिया जाता है।

लोक में भी तो हम जबतक किसी वस्तु की वास्तविक विशेषताश्रों को नहीं जान लेते, तबतक उसके प्रति श्राकिषत नहीं होते हैं। हमारी रुचि का ढलान श्रात्मा की श्रोर हो – इसके लिए श्रावश्यक है कि हम उसकी वास्तविक विशेषताश्रों से गहराई से परिचित हों। परिचय की प्राप्ति के लिए प्रतिपादन श्रावश्यक है श्रोर प्रतिपादन करना व्यवहारनय का कार्य है।

इसीप्रकार अणुद्धसद्भूतव्यवहारनय म्रात्मा की अपूर्ण भौर विकृत पर्यायों का ज्ञान कराता है। म्रात्मा की वर्समान मवस्था में रागादि विकार और मितज्ञानादिरूप ज्ञान की अपूर्ण — अल्पिविकसितदशा भी है ही, उसे जानना भी आवश्यक है। यदि उसे जानेंगे नहीं तो उसका अभाव करने का यत्न ही क्यों करेंगे?

इसप्रकार शुद्धसद्भूत और अशुद्धसद्भूत — इन दोनों ही व्यवहार-नयों का प्रयोजन स्वभाव की सामर्थ्य और वर्त्तमान पर्याय की पामरता का ज्ञान कराकर, दृष्टि को पर और पर्याय से हटाकर स्वभाव की ओर ले जाना है।

(३) प्रश्न: - शुद्धसद्भूत ग्रौर ग्रशुद्धसद्भूत व्यवहारनम की बात तो ठीक है, क्योंकि वे तो ग्रात्मा के ग्रंतरंग वैभव का ही परिचय कराते हैं, ग्रात्मा के ही गीत गा-गाकर ग्रात्मा की ग्रोर ग्राक्षित करते हैं, ग्रात्मा की रिच उत्पन्न कराते हैं। स्वभाव एवं स्वभाव के ग्राश्रय से उत्पन्न होनेवाली स्वभावपर्यायों की सामर्थ्य से परिचित कराकर, जहाँ एक ग्रोर शुद्धसद्भूतव्यवहारनय हीन-भावना से मुक्ति दिलाकर ग्रात्मगौरव उत्पन्न कराता है, वहीं दूसरी ग्रोर ग्रशुद्धसद्भूतव्यवहारनय ग्रपनी वर्त्तमानपर्यायगत कमजोरी का ज्ञान कराके उससे मुक्त होने की प्रेरणा देता है।

ग्रतः उनकी चर्चा तो ठीक है; परन्तु शरीर, मकानादि जैसे परपदार्थों से भी ग्रात्मा को ग्रभेद बताने वाले ग्रसद्भूतव्यवहारनय व उसके भेद-प्रभेदों में उलभने से क्या लाभ है ?

उत्तर: - उलभना तो किसी भी व्यवहार में नहीं है। बात उलभने की नहीं, समभने की है। उलभने के नाम पर समभने से भी इन्कार करना तो उचित प्रतीत नहीं होता।

विश्व में जो ग्रनन्तानन्त पदार्थ हैं, उनमें से एकमात्र निज को छोड़कर सभी जड़ श्रीर चेतन पदार्थ पर ही हैं। उन सभी परपदार्थों में ज्ञानी ग्रात्मा का व्यवहार ग्रीर ग्रज्ञानी ग्रात्मा का ग्रहं ग्रीर ममत्व एक-सा देखने में नहीं ग्राता। विभिन्न परपदार्थों के साथ यह ग्रात्मा विभिन्न प्रकार के संबंध स्थापित करता दिखाई देता है।

उक्त संबंधों की निकटता और दूरी के ग्राधार पर ग्रनुपचरित भीर उपचरित के रूप में ग्रसद्भूतव्यवहारनय का वर्गीकरण किया जाता है।

संयोगी परपदार्थों में जो अत्यन्त समीप हैं अर्थात् जिनका आत्मा के साथ एकक्षेत्रावगाहसंबंध है, ऐसे शरीरादि का संयोग अनुपचरित-असद्भूतव्यवहारनय का विषय बनता है; तथा शरीरादि की अपेक्षा जो दूरवर्त्ती हैं, ऐसे मकानादि के संयोगों को विषय बनाना उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय का काम है।

यदि ज्ञेय-ज्ञायकसंबंध को भी लें तो लोकालोक को जानना भी ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय बन जायगा।

इसप्रकार ये नय भी सर्वथा ग्रनपयोगी नहीं है, इनसे भी कुछ न कुछ वस्तुस्थिति स्पष्ट होती ही है। ये नय ग्रात्मा का परपदार्थों के साथ किसप्रकार का संबंध है; इस सत्य का उद्घाटन करते हैं।

इन नयों से सर्वथा इन्कार करने पर भी भ्रनेक भ्रापत्तियाँ खड़ी हो जावेंगी। जैसे –

१. अनुपचिति-असद्भूतव्यवहारनय के विषयभूत देही (शरीरस्थ आत्मा) को जीव नहीं मानने से त्रस-स्थावर जीवों को भी भस्म के समान मसल देने पर भी हिंसा नहीं होगी। ऐसा होने पर त्रस-स्थावर जीवों की हिंसा के त्यागरूप अहिंसागुत्रत और अहिंसामहाद्रत भी काल्पनिक ठहरेंगे।

इसीप्रकार तीर्थंकर भगवान की सर्वज्ञता भी संकट में पड़ जावेगी, क्योंकि केवलीभगवान पर को ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय से ही जानते हैं।

- २. उपचरित-ग्रसद्भूतथ्यवहारनय से इन्कार करने पर जिन-मन्दिर ग्रौर शिव-मन्दिर का भेद संभव नहीं हो सकेगा तथा माँ-बाप, स्त्री-पुत्रादि, मकानादि एवं नगर व देशादि को ग्रपना कहने का व्यवहार भी संभव न होगा। ऐसी स्थिति में स्वस्त्री-परस्त्री, स्वगृह-परगृह एवं स्वदेश-परदेश के विभाग के बिना लौकिक मर्यादायें कैसे निभंगी?
- ३. उपचरित और अनुपिचरत दोनों ही प्रकार के असद्भूत-व्यवहारनयों से इन्कार करने पर समस्त जिनवागा के व्याघात का प्रसंग उपस्थित होगा, क्योंकि जिनवागा में तो उनका कथन सम्यक्श्रुतज्ञान के अंश के रूप में आया है।

ग्रतः उनकी सत्ता ग्रौर सम्यक्पने से इन्कार किया जाना संभव नहीं है।

(४) प्रश्न: - यदि ये नय भी सम्यक् हैं तो फिर इनमें उलभ्रता भी क्यों नहीं ?

उत्तर: - उलभाना तो कहीं भी अच्छा नहीं होता, न मिथ्या में न सम्यक् में। जिसप्रकार लोक में यह कहावत है कि 'सुनना सबकी, करना मन की', उसीप्रकार श्रध्यात्म का मार्ग है - 'समभना सब, जमना स्वभाव में'। ग्रतः व्यवहारनय श्रौर उसका विषय जानने के लिए प्रयोजनवान है; जमने के लिए नहीं, रमने के लिए भी नहीं।

सम्यक् तो निज और पर सभी हो सकते हैं; पर सभी ध्येय तो नहीं हो सकते, श्रद्धेय तो नहीं हो सकते। श्रद्धेय और ध्येय तो निजस्वभाव ही होगा। उसे छोड़कर सम्पूर्ण जगत ज्ञेय है, मात्र ज्ञेय; ध्येय नहीं, श्रद्धेय नहीं। श्रात्मा ज्ञेय भी है, ध्येय भी है, श्रद्धेय भी है। श्रतः मात्र वही निश्चय है, निश्चयनय का विषय है, उपादेय है। शेष सब व्यवहार हैं, व्यवहारनय के विषय है; श्रतः ज्ञेय हैं, पर उपादेय नहीं।

उक्त सम्पूर्ण कथन का निष्कर्ष मात्र इतना ही है कि व्यवहारनय ग्रीर उसका विषय जैसा है, वैसा मात्र जान लेना चाहिए; क्योंकि उसकी भी जगत में सत्ता है, उससे इन्कार करना उचित नहीं है, सत्य भी नहीं है।

दूसरी महत्त्वपूर्ण बात यह है कि व्यवहारनयों ने भी स्रात्मा का ही विशेष विस्तार से कथन किया है, स्रात्मा के ही विशेषों का कथन किया है, किसी स्रन्य का नहीं।

यद्यपि रत्त्रत्रयरूप धर्म की प्राप्ति सामान्य के भ्राश्रय से ही होती है, विशेष के भ्राश्रय से नहीं; तथापि —

### "सामान्यशास्त्रतो नूनं विशेषो बलवान् भवेत्।

सामान्य प्रतिपादन से विशेष प्रतिपादन बलवान होता है।"

पर यह सब जानने के लिए ही है। व्यवहार द्वारा प्रतिपादित विशेषों को जानकर, पश्चात् उन्हें गौगाकर निश्चयनय के विषयभूत सामान्य में श्रहं स्थापित करना, स्थिर होना इब्ट है, परम इब्ट है। वहीं मार्ग है, शेष सब उन्मार्ग हैं।

(४) प्रश्न: - शुद्धसद्भूत और ऋशुद्धसद्भूत व्यवहारनय के प्रयोग भी विभिन्नता लिए होते हैं क्या ?

उत्तर: - हाँ, हाँ, क्यों नहीं ? कभी गुरा-गुरा के भेद को लेकर, कभी पर्याय-पर्यायों के भेद को लेकर आदि अनेक प्रकार के प्रयोग आगम में पाये जाते हैं, इन सबका बारीकी से अध्ययन किया जाना आवश्यक है, अन्यथा कुछ समक्ष में नहीं आवेगा।

अधिक स्पष्टता के लिए नयदर्पण का निम्नलिखित अंश दृष्टव्य है:-"सामान्यद्रव्य में अथवा श्रुद्धद्रव्य में गण-गुणी व पर्याय-पर्यायी का भेदकथन करनेवाला शुद्धसद्भूतव्यवहारनय है । वहाँ गुण तो त्रिकालीसामान्यभाव होने के कारण शुद्धता व अशुद्धता से निरपेक्ष शुद्ध ही होता है, जैसे ज्ञानगुणसामान्य। परन्तु पर्याय शुद्ध व अशुद्ध — दोनों प्रकार की होती है। इन दोनों में से यहाँ शुद्ध सद्भूतव्यवहार के द्वारा केवल शुद्धपर्याय का ही ग्रहण किया जाता है। अशुद्धपर्याय का ग्रहण करना अशुद्ध सद्भूतव्यवहार का काम है।

शुद्धपर्याय भी दो प्रकार की है – सामान्य व विशेष। प्रतिक्षणवर्ती षट्गुणी हानि-वृद्धिरूप सूक्ष्मग्रर्थपर्याय तो सामान्यशुद्धपर्याय है ग्रीर क्षायिकभाव विशेषशुद्धपर्याय है, जैसे केवलज्ञान।

सामान्यद्रव्य में तो सामान्यगुरा व गुराी का अथवा सामान्य-शुद्धपर्याय व पर्यायी का अथवा विशेषशुद्धपर्याय व पर्यायी का — ये तीनों ही भेद देखे जाने संभव हैं। परन्तु शुद्धद्रव्य में अर्थात् शुद्धद्रव्यपर्याय में केवल विशेषशुद्धपर्याय व पर्यायी का ही भेद देखा जा सकता है, क्योंकि शुद्धद्रव्यपर्याय में त्रिकालीसामान्यद्रव्य के अथवा सामान्यपर्याय के दर्शन असंभव है।

'जीव ज्ञानवान है या षट्गुग्गी हानि-वृद्धिरूप स्वाभाविक सामान्य-पर्यायवाला है' – ऐसा कहना द्रव्यसामान्य में गुग्ग-गुग्गी व पर्याय-पर्यायी का भेदकथन है।

'जीव केवलज्ञानदर्शनवाला है या वीतरागतावाला है?' यह द्रव्यसामान्य में शुद्धगुरा-शुद्धगुराी व शुद्धपर्याय-शुद्धपर्यायी का भेदकथन है।

'सिद्धभगवान केवलज्ञान व केवलदर्शनवाले है या वीतरागतावाले हैं।' यह शुद्धद्रव्य या शुद्धद्रव्यपर्यायी में शुद्धगुरा-शुद्धगुराी व शुद्धपर्याय-शुद्धपर्यायी का भेदकथन है।

ये सभी शुद्धसद्भूतव्यवहारनय के उदाहरण हैं। इसे अनुपचरित-सद्भूतव्यवहारनय भी कहते हैं, क्योंकि गुणसामान्य तो परसंयोग से रहित होने के कारण तथा क्षायिकभाव संयोग के अभावपूर्वक होने के कारण अथवा स्वभाव के अनुरूप होने के कारण अनुपचरित कहे जाने युक्त हैं।

श्रुद्धसद्भूतव्यवहारनयवत् ही श्रशुद्धसद्भूतव्यवहारनय भी समभना। श्रन्तर केवल इतना है कि यहाँ सामान्य गुरा व पर्यायरूप स्वभावभावों की श्रपेक्षा भेद डाला जाना संभव नहीं है, क्योंकि वे श्रशुद्ध नहीं होते।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> नयदर्पेगा, पृष्ठ ६६८–६६९

द्रव्यसामान्य में अथवा अशुद्धद्रव्यपर्यायरूप अशुद्धद्रव्य में अशुद्धगुरों व अशुद्धपर्यायों के आधार पर भेदोपचार द्वारा गुरा-गुरा, पर्याय-पर्यायी, लक्षरा-लक्ष्य आदिरूप द्वेत उत्पन्न करना अशुद्धसद्भूतव्यवहारनय है।

ग्रमुद्धगुरा व पर्यायें ग्रौदियकभावरूप होते हैं। जैसे - ज्ञानगुरा की मितज्ञानादि पर्यायें, चारित्रगुरा की राग-द्वेषादि पर्यायें तथा वेदनगुरा की विषयजनित सुख-दुख ग्रादि पर्यायें।

'जीवसामान्य मतिज्ञानवाला है या राग-द्वेषादिवाला है।' - ये द्रव्यसामान्य की अपेक्षा अधुद्धसद्भूतव्यवहार के उदाहरण हैं।

'संसारी जीव मतिज्ञानवाला है या राग-द्वेषादिवाला है।' – ये द्रव्यपर्याय की अपेक्षा स्रशुद्धसद्भूतव्यवहार के उदाहरण हैं।

इसे उपचरितसद्भूत भी कहते हैं, क्योंकि परसंयोगी वैभाविक ग्रौदियिक ग्रशुद्धभावों का द्रव्य के साथ स्थायी संबंध नहीं है, न उसके स्वभाव से उनका मेल खाता है। ग्रतः वे उपचरितभाव कहे जाने योग्य हैं।"

इसप्रकार हम देखते हैं कि शुद्धसद्भूत और अशुद्धसद्भूतब्यवहारनयों के विविध प्रयोग जिनवाणी में मिलते हैं। पंचाध्यायी में समागत प्रयोगों की तो अभी चर्चा ही नहीं की गई है।

(६) प्रश्न: - सद्भूतव्यवहारनय के समान ग्रसद्भूतव्यवहारनय के प्रयोगों में भी विभिन्नता पाई जाती होगी ?

उत्तर: - ग्रसद्भूतव्यवहारनय के प्रयोगों में तो ग्रौर भी अधिक विविधता ग्रौर विचित्रता पायी जाती है। इस विषय को दृष्टि में रखकर जिनागम का जितनी गहराई से ग्रध्ययन करो, नयचक की गंभीरता उतनी ही ग्रधिक भासित होती है। जितना ज्ञान में ग्राता है, उतना कहने में नहीं ग्राता ग्रौर जितना कहने में ग्रा जाता है, लिखने में उतना भी नहीं ग्राता। कहीं विषय की जिटलता ग्रौर कहीं विस्तार का भय लेखनी को ग्रवहद्ध करता है।

नय प्रयोगों की विविधता और विचित्रता की सर्वाङ्गीरा जानकारी के लिए तो ग्रापको परमागमरूपी सागर का ही मंथन करना होगा, तथापि यहाँ ग्रसद्भूतव्यवहारनय के सन्दर्भ में कुछ भी न कहना संगत न होगा।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> नयदर्पेगा, पृष्ठ ६७२-६७३

व्यवहारनय: कुछ प्रश्नोत्तर ]

ससद्भूतब्यवहारनय का क्षेत्र बहुत बड़ा है, क्योंकि उसका विषय विभिन्न द्रव्यों के बीच विभिन्न सम्बन्धों के स्राधार पर एकत्व का उपचार करना है। एक तो द्रव्य ही अनन्तानन्त हैं, श्रौर उनमें जिन सम्बन्धों के साधार पर एकत्व या कर्त्तृत्वादि का उपचार किया जाता है, वे सम्बन्ध भी अनेक प्रकार के होते हैं। यही कारण है कि इसका विषय ससीमित है।

जब विश्व के अनन्तानन्त द्रव्यों में से किन्हीं दो या दो से भी अधिक द्रव्यों के बीच होनेवाले सम्बन्धों के बारे में विचार करते हैं, तो अनेक प्रश्न खड़े हो जाते हैं। जैसे कि वे द्रव्य एक ही जाति के हैं या भिन्न-भिन्न जाति के? तथा जो सम्बन्ध स्थापित किया जाता है, वह निकटवर्ती (संश्लेषसहित) है या दूरवर्ती (संश्लेषरहित)? ज्ञाता-ज्ञेय है या स्व-स्वामी? आदि अनेक विकल्प खड़े हो जाते हैं।

इन सभी बातों को ध्यान में रखकर इन उपचारों को पहले तो नौ भागों में विभाजित किया गया है, जिनका उल्लेख पहले किया जा चुका है। वे नौ विभाग द्रव्य, गुएा और पर्याय के आधार पर किये गये हैं।

सजाति, विजाति श्रौर उभय के भेद से द्रव्यों का वर्गीकरण भी तीनप्रकार से किया जाता है। इन सजाति, विजाति श्रौर उभय द्रव्यों में विभिन्न सम्बन्धों के श्राधार पर उक्त नौ प्रकार का उपचार करना ही श्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय है।

यद्यपि उपचार शब्द का प्रयोग सद्भूतव्यवहारनय के साथ भी है। जैसे — एक द्रव्य में भेदोपचार करना सद्भूतव्यवहारनय का कार्य है भीर भिन्न-भिन्न द्रव्यों में अभेदोपचार करना असद्भूतव्यवहारनय का कार्य है। इसी के आधार पर सद्भूतव्यवहारनय के उपचरितसद्भूतव्यवहारनय और अनुपचरितसद्भूतव्यवहारनय — ऐसे भेद भी किये जाते हैं, तथापि वास्तविक उपचार तो असद्भूतव्यवहारनय में ही होता है, क्योंकि द्रव्य में गुराभेदादि-भेद उपचरित नहीं, वास्तविक हैं।

सद्भूतव्यवहारनय के ग्रनुपचरित ग्रीर उपचरित भेदों के स्थान पर जो शुद्ध ग्रीर ग्रशुद्ध नाम प्राप्त होते हैं, उनसे सद्भूतव्यवहारनय को उपचरित कहने में संभावित संकोच स्पष्ट हो जाता है।

ग्रतः मुख्यरूप से भेदव्यवहार को सद्भूतव्यवहार ग्रीर उपचरित-व्यवहार को ग्रसद्भूतव्यवहार कहना ही श्रेयस्कर है। जैसा कि कहा भी गया है :-

"ग्रसद्भृतव्यवहारः एवोपचारः, उपचारादप्युपचारं यः करोति स उपचरितासद्भृतव्यवहारः ।

श्रसद्भूतव्यवहार ही उपचार है, श्रीर उपचार का भी जो उपचार करता है, वह उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहार है।"

इसका वास्तिविक अर्थ यह हुआ कि अनुपचरित-असद्भूतव्यवहार-नय भी वस्तुतः उपचरित ही है। उसके नाम के साथ जो अनुपचरित शब्द का प्रयोग है, वह तो उपचार में भी उपचार के निषेध के लिए है, उपचार के निषेध के लिए नहीं।

इसप्रकार यह निश्चित हुआ कि जिसमें मात्र उपचार हो, बह अनुपचरित-असद्भूतव्यवहारनय है और जिसमें उपचार में भी उपचार हो, वह उपचरित-असद्भूतव्यवहारनय है।

"उपनयोपजनितो व्यवहारः। प्रमाणनयनिक्षेपात्मकः मेदोपचाराभ्यां वस्तु व्यवहरतीति व्यवहारः।

कथमुपनयस्तस्य जनक इति चेत्।

सद्भूतो भेदोत्पादकत्वात् श्रसद्भूतस्तूपचारोत्पादकत्वात् उपचरिता-सद्भूतस्तूपचारादप्युपचारोत्पादकत्वात् । २

व्यवहार उपनय से उपजितत होता है। प्रमाणनयिक्किपात्मक भेद ग्रौर उपचार के द्वारा जो वस्तु का प्रतिपादन करना है, वह व्यवहारनय है।

प्रश्न :- व्यवहार का जनक उपनय कैसे है ?

उत्तर: - सद्भूतव्यवहारनय भेद का उत्पादक होने से, श्रसद्भूत-व्यवहारनय उपचार का उत्पादक होने से श्रीर उपचरित-श्रसद्भूतव्यवहार-नय उपचार में भी उपचार का उत्पादक होने से उपनयजनित है।"

नयचक्र के इस कथन से यह बात बहुत ग्रच्छी तरह स्पष्ट हो जाती है कि सद्भूतव्यवहारनय भेद का उत्पादक है ग्रौर ग्रसद्भूतव्यवहारनय उपचार का उत्पादक है।

उपचार में भी उपचार का उत्पादक होने से उपचरित-ग्रसद्भूत-व्यवहारनय ग्रसद्भूतव्यवहारनय का ही एक भेद है। जिस ग्रसद्भूतव्यवहार-

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> झालापपद्धति, गृष्ठ २२७

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> श्रुतभवनदीपकनयचक्रम् पृष्ठ २६

नय में मात्र उपचार ही प्रवित्तित होता है, उपचार में भी उपचार नहीं; उस ग्रसद्भूतव्यवहारनय को उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय से पृथक बताने के लिए ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय के नाम से भी ग्रिभिहित किया जाता है।

(७) प्रश्न: - नयचक के उक्त कथन में व्यवहारनय को उपनय से उपजनित कहा गया है ? अभी तक तो उपनय की बात आई ही नहीं।

उत्तर :- एकप्रकार से व्यवहारनय ही उपनय है, क्योंकि उपनयों के जो भेद गिनाए गये हैं, वे सब एकप्रकार से व्यवहारनय के ही भेद-प्रभेद हैं।

नयों के भेद-प्रभेदों की चर्चा करते समय नयचक में पहले तो नयों के नय ग्रीर उपनय ऐसे दो भेद किए हैं। फिर नय के नौ प्रकार एवं उपनय के तीन प्रकार बताये गये हैं।

द्रव्याधिक ग्रौर पर्यायाधिक — ये दो तो मूलनय एवं नैगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, भव्द, समिभिक् तथा एवंभूत — ये सात उत्तरनय; इसप्रकार कुल मिलाकर ये नौ नय बताये गये है, जिनकी चर्चा ग्रागे विस्तार से की जावेगी।

सद्भूतव्यवहार, श्रसद्भूतव्यवहार तथा उपचरित श्रसद्भूतव्यवहार – ये तीन भेद उपनय के बताये गये हैं।

तथा सद्भूतव्यवहारनय के शुद्ध ग्रीर ग्रशुद्ध - ऐसे दो भेद किये गये हैं।

इसप्रकार हम देखते हैं कि व्यवहारनय के जो चार भेद बताये गये थे, उनमें भ्रौर इनमें (उपनयों द्वारा किए गये भेदों में) कोई भ्रन्तर नहीं रह जाता है।

सद्भूतव्यवहारनय के तो जिसप्रकार दो भेद वहाँ बताये गये थे, वैसे ही यहाँ भी बताये गये हैं। ग्रसद्भूतव्यवहारनय के वहाँ ग्रनुषचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय एवं उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय — इसप्रकार दो भेद किये गये थे ग्रौर यहाँ उन दोनों को स्वतंत्ररूप से स्वीकार कर लिया गया है। बस, मात्र इतना ही ग्रन्तर है।

देवसेनाचार्यकृत श्रुतभवनदीपकनयचक एवं माइल्लघनलकृत द्रव्यस्वभावप्रकाशक-नयचक - इन दोनों में ही उक्त कथन पाये आते हैं।

(१) शुद्धसद्भूतव्यवहारनय

इसे निम्नलिखित चाटों द्वारा श्रच्छी तरह समभा जा सकता है:-



उक्त चार्टों में व्यवहारनयों के प्रभेदों में जो क्रमांक दिये गये हैं, वे परस्पर एक-दूसरे के स्थानापन्न हैं। ग्रतः दोनों प्रकार के वर्गीकरणों में कोई मौलिक भेद नहीं है। दोनों प्रकार के वर्गीकरणों को देखकर अमित होने की ग्रावश्यकता भी नहीं है, किन्तु उन्हें जान लेने की ग्रावश्य-कता भी ग्रवश्य है।

(२) ब्रशुद्धसद्भूतव्यवहारनय

श्रसद्भूतव्यवहारनय (ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय) ग्रीर उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनयों के स्वजातीय, विजातीय ग्रीर मिश्र (स्वजातिविजातीय) के भेद से तीन-तीन भेद किए गये हैं।

यहाँ ग्रसद्भूतव्यवहारनय (जिसे ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय भी कहा जाता है) द्रव्य में द्रव्य का उपचार ग्रादि नौ प्रकार के उपचारों में प्रवृति करता है।

तथा यही ग्रसद्भूतव्यवहारनय भिन्न द्रव्यों, उनके गुर्गों भीर पर्यायों के बीच पाये जानेवाले ग्रविनाभावसंबंध, संश्लेषसंबंध, परिस्णाम- व्यवहारनय: कुछ प्रश्नोत्तर ]

परिगामीसंबंध, श्रद्धा-श्रद्धेयसंबंध, ज्ञान-जेयसंबंध, चारित्र-चर्यासंबंध भ्रादि को भ्रमना विषय बनाता है।

धसद्भूतव्यवहारनय के भेद-प्रभेदों का कथन नयचक्र में इसप्रकार दिया गया है :--

"स्रष्णेसि स्रण्णगुर्णा मराइ ससब्सूय तिविह सेदोवि । सज्जाइ इयर मिस्सो गायव्यो तिविहसेदजुदो ॥२२२॥ दव्यगुरापक्जयाणं उच्यारं तारा होइ तस्येव । दव्ये गुरापक्जाया गुरादिययं पक्जया णेया ॥२२३॥ पक्जाए दव्यगुरा उच्यरियं वा हु बंधसंजुत्ता । संबंधे संसिलेसे गाराणेणं णेयमादीहि ॥२२४॥ र

जो ग्रन्य के गुर्गों को ग्रन्य का कहता है, वह ग्रसद्भूतव्यवहारनय है। उसके तीन भेद हैं - सजाति, विजाति ग्रौर मिश्र। तथा उनमें भी प्रत्येक के तीन-तीन भेद हैं।

द्रव्य में द्रव्य का, गुए। में गुए। का, पर्याय में पर्याय का, द्रव्य में गुए। स्नौर पर्याय का, गुए। में द्रव्य स्नौर पर्याय का स्नौर पर्याय में द्रव्य स्नौर गुए। का उपचार करना चाहिए। यह उपचार बंध से संयुक्त स्रवस्था में तथा ज्ञानी के ज्ञेय स्नादि के साथ संश्लेष संबंध होने पर किया जाता है।"

उक्त नौ प्रकारों को नयचक में ही सोदाहरण स्पष्ट किया गया है। उन्हीं में सजाति-विजाति म्रादि विशेषणों को भी यथासंभव स्पष्ट कर दिया गया है।

उक्त स्पष्टीकरण मूलतः पठनीय है, जो इसप्रकार है :
"एयंदियाइदेहा िरणब्दता जे वि पोग्गले काए।

ते जो मर्गई जीवा ववहारो सो विजाईस्रो ।।२२४।।

पौद्गलिक काय में जो एकेन्द्रिय भ्रादि के शरीर बनते हैं, उन्हें जो जीव कहता है; वह विजातीय द्रव्य में विजातीय द्रव्य का भ्रारोपए। करने वाला भ्रसद्भूतव्यवहारनय है।

 <sup>&#</sup>x27;'सोऽपि संबंधाविनाभावः, संश्लेषः संबंधः, परिगाम-परिगामिसंबंधः, श्रद्धा-श्रद्धे यसंबंधः, ज्ञान-क्रेयसंबंधः, चारित्र-धर्यासंबंधश्चेत्यादिः ।''
 — श्रालापपद्धति, पृष्ठ २२७

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक, गांचा २२२-२२४

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> वही, गाथा २२५-२३३

मुत्तं इह मइरााखं मुत्तिमदब्वेगा जिल्लाम्रो जहाा। जइ राहु मुत्तं रााणं तो कि बलिम्रो हु मुत्तेरा ।।२२६।। ~

मतिज्ञान मूर्तिक है, क्योंकि वह मूर्तिकद्रव्य से पैदा होता है। यदि वह मूर्त न होता तो मूर्त के द्वारा स्खलित क्यों होता? - यह विजातीय गुरा में विजातीय गुरा का आरोप करनेवाला असद्भूतव्यवहारनय है।

दठ्ठू एं पर्डिबंबं लबदि हुतं चेव एस पज्जाग्री। सज्जाइ ग्रसन्भूग्रो उवयरिग्रो शियज्जाइपज्जाग्रो।।२२७।।

प्रतिबिंब को देखकर 'वह यही पर्याय है' – ऐसा कहा जाता है। – यह स्वजाति पर्याय में स्वजाति पर्याय का उपचार करनेवाला ग्रसद्भूत-व्यवहारनय है।

णेयं जीवमजीवं तं पिय एगागां खु तस्स विसयादी । जो भएगइ एरिसत्थं ववहारो सो ग्रसङ्भूदो ।।२२८।।

ज्ञेय जीव भी है ग्रौर ग्रजीव भी है। ज्ञान के विषय होने से उन्हें जो ज्ञान (जीव का ज्ञान, ग्रजीव का ज्ञान – इसरूप में) कहता है, वह स्वजाति-विजाति द्रव्य में स्वजाति-विजाति गृशा का उपचार करनेवाला ग्रसद्भूतव्यवहारनय है।

परमाणु एयदेशी बहुयपदेसी पर्यपए जो हु। सो बवहारो णेग्नी दक्वे पज्जायज्ञवयारो ।।२२६।।

जो एकप्रदेशीपरमाणु को बहुप्रदेशी कहता है, उसे स्वजाति द्रव्य में स्वजाति विभाव पर्याय का उपचार करनेवाला ग्रसद्भूतव्यवहारनय कहते हैं।

रूवं पि भगाइ दब्वं ववहारी ग्रण्णग्रत्थसंभूदो। सेश्रो जह पासाश्रो गुग्गेसु दब्बागा उवयारो।।२३०।।

अन्य अर्थ में होनेवाला व्यवहार, रूप को द्रव्य कहता है, जैसे सफेद पत्थर। यह स्वजाति गुण में स्वजाति द्रव्य का उपचार करनेवाला असद्भूतव्यवहारनय है।

रणार्णं पि हु पञ्जायं परिरणममारणो दु गिह्हए जह्या । वयहारो खलु जंपइ गुणेसु उथयरियपञ्जाको ।।२३१।।

परिगामनशील ज्ञान को पर्यायरूप से कहा जाता है। यह स्वजाति गृग में स्वजाति पर्याय का आरोप करनेवाला असद्भूतव्यवहारनय है।

व्यवहारनय: कुछ प्रक्लोत्तर ]

वठ्ठ्ग शूलसंषं पुग्गलदम्बेस्त संपए लोए। उत्तयारो परजाए पुग्गलदम्बस्स नगाइ ववहारो।।२३२।। स्थूलस्कंघ को देखकर लोक में उसे 'यह पुद्गलद्रव्य है' — ऐसा कहते

स्थूलस्काध का देखकर लाक म उस यह पुद्गलद्रव्य ह — एसा कहत हैं। यह स्वजाति विभाव पर्याय में स्वजाति द्रव्य का उपचार करनेवाला असद्भूतव्यवहारनय है।

> दठ्ठूरा बेहठाणं वण्णंतो होइ उत्तमं रूवं। गुरा उवयारो भारतमो पन्नाए रास्थि संवेहो।।२३३।।

शरीर के श्राकार को देखकर उसका वर्णन करते हुए कहना कि कैसा उत्तमरूप है। यह स्वजाति पर्याय में स्वजाति गुरा का ग्रारोप करनेवाला ग्रसद्भूतव्यवहारनय है।"

उक्त सम्पूर्ण उदाहरण अनुपचरित-असद्भूतव्यवहारनय के हैं; क्योंकि इनमें मात्र उपचार किया गया है, उपचार में उपचार नहीं। जहाँ उपचार में उपचार किया जाता है, वहाँ उपचारित-असद्भूतव्यवहारनय होता है।

उपचारित-असद्भूतव्यवहारनय के स्वरूप श्रीर भेद-प्रभेदों का स्पष्टीकरण द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक्र में इसप्रकार किया गया है:-

"उवयारा उवयारं सच्चासच्चेसु उहयग्रत्थेसु। सक्जाइइयरमिस्सो उवयरिग्रो कुरगइ ववहारो।।२४२।।

सत्य, ग्रसत्य भ्रौर सत्यासत्य पदार्थों में तथा स्वजातीय, विजातीय भ्रौर स्वजाति-विजातीय पदार्थों में जो एक उपचार के द्वारा दूसरे उपचार का विधान किया जाता है, उसे उपचरितासद्भूतव्यवहारनय कहते हैं।

वेसवई वेसत्थो ग्रत्थवरिएज्जो तहेव जपंतो। मे वेसं मे वश्वं सज्जासक्चंपि उहयत्थं।।२४३।।

'देश का स्वामी कहता है कि यह देश मेरा है' — यह सत्य-उपचरितप्रसद्भूतव्यवहारनय है; 'देश में स्थित व्यक्ति कहता है कि देश मेरा है' —
यह श्रसत्य-उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय है भ्रोर 'व्यापारी भ्रर्थ का
व्यापार करते हुए कहता है कि धन मेरा है' — यह सत्यासत्य-उपचरितप्रसद्भूतव्यवहारनय है।

पुत्ताइ बंधुवानं महं च मम संपमाइ जप्पंती। उवमारासक्सूम्रो सजाइबब्वेसु गायक्वो।।२४४।।

'पुत्रादि बन्धुवर्गं रूप में हूँ या यह मेरी संपदा है' - इसप्रकार का कथन करना स्वजाति-उपचरित-असद्भूतब्यवहारनय है।

भ्राहरराहेमरयरां वच्छादीया ममेदि जप्पंती। उवयरियश्रसक्ष्मभ्रो विजाइदखेसु साम्बन्धो।।२४४॥

'श्राभरण, सोना, रत्न ग्रौर वस्त्रादि मेरे हैं' - यह कथन विजाति-उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय है।

देसंव रज्जदुरगं मिस्सं ग्रण्णं च मराइ मम दब्वं । उहयस्थे उवयरिग्रो होइ ग्रसब्मूदववहारो ।।२४६॥

देश के समान राज्य व दुर्ग ग्रादि मिश्र ग्रन्यद्रव्यों को ग्रपना कहता है, वह उभय ग्रथात स्वजाति-विजाति-उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय है।"

उक्त सम्पूर्ण कथन का गहराई से मंथन करने पर यह बात एकदम स्पष्ट हो जाती है कि जिन भिन्नपदार्थों में निकट का श्रर्थात् सीधा-संबंध होता है, वे तो अनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय के श्रन्तर्गत आते हैं तथा जिनका सबंध दूर का होता है श्रर्थात् जो संबंधी के भी संबंधी होने से परस्पर संबंधित होते हैं; उनको उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय श्रपना विषय बनाता है।

जैसे - शरीर तो ग्रात्मा से सीधा संबंधित है, पर माता-पिता, स्त्री-पुत्रादि, मकान ग्रादि शरीर के माध्यम से संबंधित हैं। ग्रतः ग्रात्मा ग्रीर शरीर का संबंध ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय बनता है, तथा ग्रात्मा ग्रीर स्त्री-पुत्रादि व मकानादि का संबंध उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय बनता है।

इसीप्रकार स्वजातीय ग्रौर विजातीय संबंधों को भी समक्त लेना चाहिए। जब श्रात्मा ग्रौर शरीर का संबंध बताया जाता है, तब ग्रात्मा चेतनजाति का ग्रौर शरीर ग्रचेतनजाति का होने से दोनों का संबंध विजातीय कहा जाता है। जब पिता-पुत्र का सम्बन्ध बताया जाता है, तब पिता व पुत्र दोनों के चेतन होने से वह संबंध सजातीय कहा जाता है।

इसीप्रकार सर्वत्र घटित कर लेना चाहिए।

(५) प्रश्न: - 'ज्ञाता-ज्ञेय संबंध को संश्लेषसंबंध ध्रर्थात् निकट का संबंध मानकर अनुपचरित-असद्भूतव्यवहारनय में रखा गया है; जबिक उनमें अत्यधिक दूरी पाई जा सकती है, क्योंकि सर्वज्ञ भगवान का ज्ञेय तो अलोकाकाश भी होता है। तथा मकान व पुत्रादि को दूर का संबंधी मानकर उपचरित-असद्भूतव्यवहारनय में डाला गया है, जबिक वे निकट के संबंधी प्रतीत होते हैं। लोक में भी जैसा एकत्व या ममत्व पुत्रादि व मकानादि में देखा जाता है, वैसा ज्ञेयों में नहीं।'

इस कथन में क्या विशेषहेतु है ? कृपया स्पष्ट करें।

उत्तर: -- संबंधों की निकटता न तो क्षेत्र के ग्राधार पर निश्चित होती है ग्रौर न एकत्व या ममत्वबृद्धि के ग्राधार पर।

जिन दो पदार्थों में सीघा (डायरेक्ट) संबंघ पाया जाता है, उन्हें निकटवर्ती या संश्लिष्ट कहते हैं; तथा जिनमें वे दोनों पदार्थ किसी तीसरे माध्यम से (इन-डायरेक्ट) संबंधित होते हैं, उन्हें दूरवर्ती या ग्रसंश्लिष्ट कहा जाता है। संश्लिष्ट पदार्थों में मात्र उपचार करने से काम चल जाता है, पर ग्रसंश्लिष्ट पदार्थों में उपचार में भी उपचार करना होता है।

जिसप्रकार साले और बहनोई परस्पर संबंधी हैं और साले का साला और बहनोई का बहनोई परस्पर संबंधी नहीं, संबंधी के भी संबंधी हैं। लोक में भी जो व्यवहार संबंधियों के बीच पाया जाता है, वह व्यवहार सम्बन्धियों के संबंधियों में परस्पर नहीं पाया जाता।

संबंधियों के बीच अनुपचरित-उपचार होता है और संबंधियों के भी संबंधियों के साथ उपचार भी उपचरित ही होता है।

ज्ञान और ज्ञेय के बीच सीधा संबंध है, अतः उनमें अनुपचरित-उपचार का अर्थात् अनुपचरित-असद्भूतव्यवहारनय का प्रयोग होता है और स्त्री-पुत्रादि व मकानादि के साथ जो आत्मा का संबंध है, वह देह के माष्यम से होता है, अतः वह उपचरित-उपचार अर्थात् उपचरित-असद्भूतव्यवहारनय का विषय बनता है।

#### (६) प्रश्न:- इन सबके जानने से लाभ क्या है ?

उत्तर:- जिनवागी में विविधप्रकार से आत्मा का स्वरूप समकाते हुए सभीप्रकार के कथन उपलब्ध होते हैं। व्यवहारनय के उक्तप्रकारों के कथन भी जिनागम में पद-पद पर प्राप्त होते हैं। व्यवहारनयों के सम्यग्ज्ञान बिना उक्त कथनों का मर्म समक्ष पाना सभव नहीं है, श्रिपतु भ्रमित हो जाना संभव है। अतः इनका जानना भी आवश्यक है। तथा इन नयों के जानने का सम्यक्षल इन सब संबंधों और उपचारों को जानकर, इनकी निस्सारता जानकर एवं इन नयकथनों को वास्तविक न जान, मात्र उपचित्तकथन मानकर 'पर से विभक्त और निज में एकत्व को प्राप्त निजपरमात्मतत्त्व' में ही अहं स्थापित करना है।

समयसारादि ग्रंथराजों में भी सर्वत्र इन नयकथनों की वास्तविक स्थिति का ज्ञान कराकर एकत्व-विभक्त ग्रात्मा में जमने-रमने की प्रेरणा दी गई है। समयसार की भात्मस्याति टीका के कलश २४२ में तो यहाँ तक कहा गया है कि:-

"व्यवहार विमूबद्द्यः परमार्थं कयंलति नो जनाः । तुषबोधविमुग्धबुद्धयः कलयंतीह तुषं न तंदुलम् ।।२४२।।

जिसप्रकार जगत में जिनकी बुद्धि तुषज्ञान में ही मोहित है; वे तुष को ही जानते हैं, तन्दुल को नहीं। उसीप्रकार जिनकी दृष्टि व्यवहार में ही मोहित है; वे जीव परमार्थ को नहीं जानते हैं।"

उक्त कथन में व्यवहार में मोहित होने का निषेध किया गया है, जानने का नहीं। व्यवहार को जानना तो है, पर उसमें मोहित नहीं होना है। मोहित होने लायक, भ्रहं स्थापित करने लायक तो एक परमशुद्धनिश्चयनय का विषयभूत निजशुद्धात्मद्रव्य ही है।

#### हन्त हस्तावलंबः

व्यवहररानयः स्याद्यद्यपि प्राक्ष्यक्या-

मिह निहितपदानां हुन्त हस्तावलंबः।

तदपि परममर्थं चिच्चनस्कारमात्रं

परविरहितमंतः पश्यतां नैय किञ्चित् ॥४॥

यद्यपि प्रथम पदवी में पैर रखनेवाले पुरुषों के लिए अर्थात् जबतक शुद्धस्वरूप की प्राप्ति नहीं हो जाती तब तक, अरे रे ! (खेदपूर्वक) व्यवहारनय को हस्तावलम्बन तुल्य कहा है; तथापि जो पुरुष चैतन्य चमत्कारमात्र, परद्रव्य के भावों से रहित, परम-अर्थस्वरूप भगवान आत्मा को अन्तरङ्ग में अवलोकन करते हैं, उसकी श्रद्धा करते हैं, उसरूप लीन होकर चारित्रभाव को प्राप्त होते हैं; उन्हें यह ब्यवहारनय किञ्चित् भी प्रयोजनवान नहीं है।

चात्मस्याति (समयसार टीका), कलश ४

# पंचाध्यायी के अनुसार व्यवहारनय के भेद-प्रभेद

श्रव समय श्रा गया है कि हम पंचाध्यायी में समागत व्यवहारनय के भेद-प्रभेदों के स्वरूप पर विस्तार से चर्चा करें।

पंचाध्यायी में सद्भूत ग्रौर ग्रसद्भूतव्यवहारनयों की जो चर्चा प्राप्त होती है, उसमें सद्भूतव्यवहारनय का स्वरूप इसप्रकार दिया गया है:-

"भ्यवहारनयो द्वेषा सद्भूतस्त्वय भवेदसद्भूतः।
सद्भूतस्तद्गृण इति व्यवहारस्तत्प्रवृत्तिमात्रत्वात् ॥१२५॥
प्रत्र निदानं च यथा सदसाधारणगुणो विवक्ष्यः स्यात्।
प्रविवक्षितोऽथवापि च सत्साधारणगुणो न चान्यतरात् ॥१२६॥
प्रस्यावगमे फलमिति तदितरवस्तुनि निषेधवृद्धिः स्यात्।
इतरविभिन्नो नय इति भेवाभिष्यञ्जको न नयः॥१२७॥

व्यवहारनय के दो भेद हैं – सद्भूतव्यवहारनय ग्रीर ग्रसद्भूत-व्यवहारनय। जिस वस्तु का जो गुरण है, उसकी सद्भूत संज्ञा है, ग्रीर उन गुर्णों की प्रवृत्तिमात्र का नाम व्यवहार है।

इसका खुलासा इसप्रकार है कि इस नय में वस्तु का असाधारण-गुण ही विवक्षित होता है अथवा साधारणगुण अविवक्षित रहता है। इस नय की प्रवृत्ति इसीप्रकार होती है, अन्य प्रकार से नहीं।

इस नय का फल यह है कि इससे विविधित वस्तु के सिवा अन्य वस्तु में 'यह वह नहीं है' इसप्रकार निषेधबुद्धि हो जाती है; क्योंकि परवस्तु से भेदबुद्धि का होना ही नय है, नय कुछ भेद का अभिव्यंजक नहीं है।"

पंचाध्यायी के अनुसार असद्भूतव्यवहारनय का स्वरूप इस-प्रकार है:-

"ग्रिप चासव्भूताविव्यवहारान्तो नयश्च भवति यथा। ग्रन्यद्रव्यस्य गुणाः संयोज्यन्ते बलादन्यत्र ॥५२६॥ स यथा बर्णाविभतो मूर्लंद्रव्यस्य कर्म किल मूर्सम्। तत्संयोगत्वाविह मूर्साः क्रोबावयोऽपि जीवमवाः॥५३०॥

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> पंचाच्यायी, ग्र० १, श्लोक ४२४-४२७

कारणमन्तर्लीता द्रव्यस्य विभावभावशक्तः स्यात्। सा भवति सहजसिद्धा केवलिमह जीवपुद्गलयोः।।४३१।। फलमागन्तुकभावादुपाधिमात्रं विहाय याविति। शेषस्तच्छुद्धगुणः स्यादिति मत्वा सुदृष्टिरिह किव्चत्।।४३२।। सत्त्रापि च संदृष्टिः परगुणयोगाच्च पाण्डुरः कनकः। हिस्वा परगुणयोगं स एक सुद्धोऽनुभूयते कैव्चित्।।४३३।।

अन्यद्रव्य के गुर्गों की बलपूर्वक अन्य द्रव्य में संयोजना करना असद्भूतव्यवहारनय है।

उदाहरए। र्थं वर्णादिवाले मूर्त्तंद्रव्य का कर्म एक भेद है, श्रतः वह भी मूर्त्त है। उसके संयोग से कोघादि यद्यपि मूर्त्त हैं, तो भी उन्हें जीव में हुए कहना ग्रसद्भूतव्यवहारनय का उदाहरए। है।

इस नय की प्रतीति का फल यह है कि जितने भी आगन्तुक भाव हैं, उनमें से उपाधि का त्याग कर देने पर जो शेष बचता है, वही उस वस्तु का शुद्धगुरा है। ऐसा माननेवाला पुरुष ही सम्यग्दृष्टि है।

उदाहरएार्थं सोना दूसरे पदार्थं के गुए के संबंध से कुछ सफैद-सा प्रतीत होता है, परन्तु जब उसमें से परवस्तु के गुएों का संबंध छूट जाता है, तब वहीं सोना शुद्धरूप से ग्रनुभव में ग्राने लगता है।"

उक्त कथन में पंचाध्यायीकार ने सद्भूत और असद्भूतब्यवहारनयों के स्वरूप एवं विषयवस्तु का जिसप्रकार स्पष्टीकरण किया है, उससे यह बात स्पष्ट होती है कि उनके मतानुसार सद्भूतब्यवहारनय वस्तु के असाधारणगुण के आधार पर वस्तु को परवस्तु से भिन्न स्थापित करता है। उनके अनुसार इस नय का प्रयोजन भी परवस्तु से भिन्नता की प्रतीति-मात्र है। उनका स्पष्ट कहना है कि यह नय अखण्डवस्तु में भेद करके वस्तुस्वरूप को स्पष्ट करनेवाले भेद का अभिव्यंजक नहीं है, अपितु परसे भिन्नता बतानेवाला ही है।

यद्यपि ग्रसद्भूतव्यवहारनय की परिभाषा तो यहाँ भी बहुत-कुछ ग्रन्य ग्रंथों के ग्रनुसार ही दी गई है, तथापि यहाँ कोघादि को जीवका कहना — यह ग्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय बताया गया है, जबकि ग्रन्यत्र कोघादि को जीव का बताना, सदभूतव्यवहारनय के भेदों में लिया जाता है।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> पंचाध्यायी, ग्र० १, श्लोक ५२६-५३३

पंचाध्यायीकार को अपने अभीष्ट की सिद्धि के लिए इसमें कुछ खींच-तान भी करनी पड़ी है। कोबादिभाव, जो कि जीव के ही विकारी भाव हैं, उन्हें पहले तो पुद्गलकर्मों के संयोग से उत्पन्न होने के कारण मूर्त कहा गया और फिर उन्हें अमूर्त्तजीव का कहकर असद्भूतव्यवहार-नय का विषय बताया गया। उन्हें यहाँ 'अन्यव्यवस्य गुणाः संयोज्यन्ते बलादन्यत्र' की संपूर्त्त इसप्रकार करनी पड़ी।

इस संबंध में विशेष चर्चा व्यवहारनय के उपचरित-म्रनुपचरित, सद्भूत-म्रसद्भूत ग्रादि सभी भेद-प्रभेदों के स्पष्टीकरण के उपरान्त करना ही समुचित होगा।

ग्रनुपचरितसद्भूतव्यवहारनय का स्वरूप ग्रीर विषयवस्तु पंचाध्यायी में इसप्रकार दी गई है:-

"स्यादादिमो ययान्तर्लीना या शक्तिरस्ति यस्य सतः।
तत्तत्सामान्यतया निरूप्यते चेद्विविशेषनिरपेक्षम् ।। १३१।।
इदमन्नोदाहरणं ज्ञानं जीबोपजीवि जीवगुराः।
ज्ञेयालम्बनकाले न तथा ज्ञेयोपजीवि स्यात्।। १३६।।
घट सद्भावे हि यथा घटनिरपेक्षं चिदेव जीवगुराः।
श्रस्ति घटामावेऽपि च घटनिरपेक्षं चिदेव जीवगुराः। १११३७।। १

जिस पदार्थं की जो ग्रात्मभूत शक्ति है, उसको जो नय ग्रवान्तर भेद किए बिना सामान्यरूप से उसी पदार्थ की बताता है, वह ग्रनुपचरित-सद्भूतव्यवहारनय है।

इस विषय में यह उदाहरण है कि जिसप्रकार जीव का ज्ञानगुण सदा जीवोपजीवी रहता है, उसप्रकार वह ज्ञेय को जानते समय भी ज्ञेयोपजीवो नहीं होता।

जैसे घट के सद्भाव में जीव का ज्ञानगुए। घट की भ्रपेक्षा किये बिना चैतन्यरूप ही है, वैसे घट के अभाव में भी जीव का ज्ञानगुए। घट की अपेक्षा किए बिना चैतन्यरूप ही है।"

उपचरितसद्भूतव्यवहारनय का स्वरूप और विषय-वस्तु पंचाध्यायी में इसप्रकार दी गई है:--

"उपचरितः सर्भूतो व्यवहारः स्थान्नयो यथा नाम । अविरुद्धं हेतुवशात्परतोऽप्युपचर्यते यतः स्वगुगः ॥५४०॥

१ पंचाध्यायी, ग्र० १, श्लोक ५३५-५३७

प्रयंविकल्पो ज्ञानं प्रमास्यमिति लक्ष्यतेऽधुनापि यथा ।
प्रयं: स्वपरितकायो भवति विकल्पस्तु चिल्तदाकारम् ।।५४१।। 
प्रसदिप लक्षरस्पेतत्सन्मात्रत्वे सुनिविकल्पत्वात् ।
तदिप न विनावलम्बान्निविषयं शक्यते वक्तुम् ।।५४२।।
तस्मादनन्यशरसं सदिप ज्ञानं स्वरूपसिद्धत्वात् ।
उपचरितं हेतुवशात् तदिह ज्ञानं तदन्यशरसमिव ।।५४३।।

हेतुवश स्वगुण का पररूप से म्रविरोधपूर्वक उपचार करना उपचरितसद्भूतब्यवहारनय है।

जैसे म्रर्थविकल्पात्मकज्ञान प्रमाण है, यह प्रमाण का लक्षण है। यह उपचरितसद्भूतव्यवहारनय का उदाहरण है। स्व-परसमुदाय का नाम म्रथं है म्रोर ज्ञान का उसरूप होना ही विकल्प है।

सत्सामान्य निर्विकल्पक होने के कारण, उसकी श्रपेक्षा यद्यपि यह लक्षण असत् है, तथापि आलम्बन के बिना विषयरहित ज्ञान का कथन करना शक्य नहीं है।

इसलिए यद्यपि ज्ञान दूसरों की अपेक्षा किए बिना ही स्वरूपिस इ होने से सद्रूप है, तथापि हेतु के वश से यहाँ उसका दूसरे की अपेक्षा से उपचार किया जाता है।"

पंचाध्यायीकार के उक्त कथन की ग्रागम के ग्रन्य कथनों से तुलना करते हुए पंडित देवकीनन्दनजी सिद्धान्तशास्त्री दोनों कथनों के ग्रन्तर को इसप्रकार स्पष्ट करते हैं:-

"अनुपचरितसद्भूतव्यवहारनय के विषय में तीनों ग्रन्थों के दृष्टिकोएा में प्रायः अन्तर है। अनगारधर्मामृत और आलापपद्धति में यह बतलाया है कि जिस वस्तु का जो गुद्धगुए। है, उसको उसीका बतलाना गुद्धसद्भूतव्यवहारनय है। अनगारधर्मामृत में इस नय का उदाहरए। देते हुए लिखा है कि केवलज्ञान आदि को जीव का कहना गुद्धसद्भूतव्यवहारनय है।

तथा पंचाध्यायी में यह दृष्टिकोशा लिया गया है कि जिसद्रव्य की जो शक्ति है, विशेष की अपेक्षा किए बिना सामान्यरूप से उसे उसी द्रव्य की बताना अनुपचरितसद्भूतव्यवहारनय है। पंचाध्यायी के इस लक्षशा के अनुसार 'ज्ञान जीव का है' — यह अनपचरितसद्भूतव्यवहारनय का उदाहरए। ठहरता है।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> पंचाघ्यायी, ग्र० १, श्लोक ५४०-५४३

बात यह है कि अनगारधर्मामृत और आलापपद्धति में शुद्धता और अशुद्धता का विभाग करके इस नय का कथन किया गया है। किन्तु पंचाध्यायी में ऐसा विभाग करना इष्ट नहीं है। वहाँ यश्चिष उपाधि का त्याग इष्ट है, परन्तु यह कथन सब प्रकार से निरुपाधि होना चाहिए। ज्ञान के साथ 'केवल' पद लगाना यह भी एक उपाधि है। अतः 'केवलज्ञान जीव का है', ऐसा न कहकर 'ज्ञान जीव का है' ऐसा कथन करना ही अनुप-चरितसद्भूतव्यवहारनय है – यह पंचाध्यायीकार का अभिप्राय है। '

यहाँ 'म्रथं विकल्पात्मक ज्ञान प्रमाण है' — ऐसा कहना उपचरित-सद्भूतव्यवहारनय का उदाहरण बतलाया है। इस उदाहरण के म्रनुसार 'ज्ञान प्रमाण है' इतना तो सद्भूतव्यवहारनय का उदाहरण ठहरता है भौर उसे भ्रथंविकल्पात्मक कहना यह उपचार ठहरता है।

यद्यपि ज्ञान स्वरूपसिद्ध है, तथापि उसे अर्थविकल्पात्मक बतलाया जाता है। इसलिए यह उपचरितसद्भूतव्यवहारनय का उदाहरण हुआ। अनगारधर्मामृत में 'मितज्ञान आदि जीव के हैं—' यह उपचरितसद्भूतव्यवहारनय का उदाहरण दिया है। वहाँ उपचार का कारण अशुद्धता ली गई है, जबिक पंचाध्यायी में इसका कारण निजगुण का पररूप से कथन करना लिया गया है।

इसप्रकार इन दोनों विवेचनों में क्या ग्रन्तर है – यह स्पष्ट हो जाता है। $^{2}$ 

ग्रनुपचरितसद्भूतव्यवहारनय का स्वरूप ग्रौर विषयवस्तु पंचाध्यायी में इसप्रकार दी गई है:--

"प्रिप बाऽसद्मूतो योऽनुपचरिताख्यो नयः स भवति यथा ।
कोषाद्या जीवस्य हि विवक्षिताश्चेदबृद्धिमवाः ।।१४६।।
कारणमिह यस्य सतो या शक्तिः स्याद् विभावभावमयी ।
उपयोगदशाविष्टा सा शक्तिः स्यात्तवाप्यनन्यमयी ।।१४४।।
फलमागन्तुकभावाः स्वपरितमिशा भवन्ति यावन्तः ।
क्षिणिकस्वान्नावेया इति बृद्धिः स्यादनास्मधमस्यात् ।।१४४६।।
जब प्रबुद्धिपूर्वक होनेवाले प्रयीत् बुद्धि में न प्रानेवाले कोघादिक
भाव जीव के विवक्षित होते हैं, तब अनुपचरित-प्रसद्भूतव्यवहारनय
प्रवृत्त होता है।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> पंचाध्यायी, पृष्ठ १०६

र बही, पुष्ठ १०७

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> वहीं भ० १, श्लोक ५४६ – ५४८

इस नय की प्रवृत्ति में कारण यह है कि जिस पदार्थ की जो विभाव-भावरूप शक्ति है; वह जब उपयोगदशा से युक्त होती है, तब भी वह उससे भ्रमिन्न होती है।

जितने भी स्व ग्रीर पर के निमित्त से होनेवाले ग्रागन्तुक भाव हैं, वे क्षिणिक होने से ग्रीर ग्रात्मा के धर्म नहीं होने से ग्रादेय नहीं हैं – ऐसी बुद्धि होना ही इस नय का फल है।"

उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय का स्वरूप भ्रोर विषयवस्तु पंचाध्यायी में इसप्रकार दी गई है:-

"उपचरितोऽसद्भूतो व्यवहाराख्यो नयः स मवति यथा।
क्रोघाद्याः झौदयिकाश्चितश्चेद्बुद्धिजा विवक्ष्याः स्युः ।। १४६।।
बीजं विभावभावाः स्वपरोभयहेतवस्तथा नियमात्।
सत्यपि शक्तिविशेषे न परनिमित्ताद् विना भवन्ति यतः।। ११४०।।
तत्फलमविनाभावात्साध्यं तदबुद्धिपूर्वका भावाः।
तत्सत्तामात्रं प्रति साधनमिह बुद्धिपूर्वका भावाः।। १४१।।

जब जीव के क्रोघादिक ग्रौदियक भाव बुद्धिपूर्वक विवक्षित होते हैं, तब वह उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय कहलाता है।

इस नय की प्रवृत्ति में कारएा यह है कि जितने भी विभावभाव होते हैं, वे नियम से स्व भ्रौर पर दोनों के निमित्त से होते हैं; क्योंकि द्रव्य में विभावरूप से परिएामन करने की शक्तिविशेष के रहते हुए भी वे परिनिमित्त के बिना नहीं होते।

ग्रविनाभाव संबंध होने से ग्रबुद्धिपूर्वक होनेवाले भाव साध्य हैं ग्रौर उनका ग्रस्तित्व सिद्ध करने के लिए बुद्धिपूर्वक होनेवाले भाव साधन है। इसप्रकार इस बात का बतलाना ही इस नय का फल है।"

पंडित देवकीनन्दनजी सिद्धान्तशास्त्री के विचार उक्त सन्दर्भ में भी दृष्टव्य है, जो कि इसप्रकार है:—

"यहाँ श्रबुद्धिपूर्वक होनेवाले कोधादिभावों को जीव का कहना अनुपचरित-स्रसद्भूतव्यवहारनय माना गया है; जबिक अनगारधर्मामृत में अनुपचरित-स्रसद्भूतव्यवहारनय का 'शरीर मेरा है' — यह उदाहरण लिया है।

इन दोनों विवेचनों में मौलिक भ्रन्तर है।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> पंचाध्यायी, ग्र०१, श्लोक ५४६-५५१

यहाँ निजगुरा-गुरा भेद को व्यवहार का प्रयोजक माना है। भीर कोघाधिक वैभाविकशक्ति की विभावरूप उपयोगदशा का परिसाम है, जो विभावरूप उपयोगदशा निमित्ताधीन मानी गई है। इसी से इस व्यवहार को ग्रसद्भूत कहा है। यह व्यवहार ग्रनुपचरित इसलिए कहलाया, क्योंकि कोध चारित्र नामक निजगुरा की ही विभावदशा है।

किन्तु यह दृष्टि ग्रनगारंघमीमृत के उदाहरण में दिखाई नहीं देती। वहाँ परवस्तु में निजत्वकल्पना को ग्रसद्भूतव्यवहार का प्रयोजक माना गया है। परन्तु पंचाध्यायीकार ऐसी कल्पना को समीचीन नहीं मानते हैं। उनका कहना है कि दो पदार्थों में स्पष्टतः भेद है। उनमें से किसी एक को संबंध विशेष के कारण किसी एक का कहना, यह समीचीन नय नहीं है।

कोघादिक जीव के हैं, यह ग्रसद्भूतव्यवहारनय का उदाहरए। है — यह पहिले ही सिद्ध कर ग्राये हैं। किन्तु भृकुटी का चढ़ना, मुख का विवर्ण हो जाना, शरीर में कम्प होना इत्यादि कियाग्रों को देखकर कोधादिक को बुद्धिगोचर मानना, उपचरित होने से प्रकृत में कोधादिक बुद्धिजन्य हैं — इस मान्यता को उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय बतलाया है।

किन्तु भ्रनगारधर्मामृत में उपचरित-भ्रसद्भूतव्यवहारनय का उदाहररा 'देश मेरा है' यह दिया है।

इन दोनों में मौलिक अन्तर है। यह तो स्पष्ट ही है। विशेष खुलासा अनुपचरित-असद्भूतव्यवहारनय के विवेचन में कर ही आये हैं, उसीप्रकार यहाँ भी कर लेना चाहिए।"

उक्त सन्दर्भ में म्राघ्यात्मिक सत्पुरुष श्री कानजी स्वामी का विश्लेषरा भी दृष्टच्य है। समयसार गाथा ११ की म्रात्मरूयाति टीका पर प्रवचन करते हुए उन्होंने इस विषय को इसप्रकार स्पष्ट किया है:-

"ज्ञान में ज्ञात हो – ऐसा बुद्धिपूर्वक राग तथा 'ज्ञान में ज्ञात न हो' ऐसा अबुद्धिपूर्वक राग – ऐसा दोनों ही प्रकार का राग वस्तु में नहीं है, 'इस राग को जाननेवाला ज्ञान' भी वस्तु में नहीं है। और 'ज्ञान सो आत्मा' ऐसा भेद भी वस्तु में नहीं है। व्यवहारनय ऐसे अविद्यमान अर्थ को प्रगट करता है, इसकारण अभूतार्थ है। दूसरे प्रकार कहें तो द्रव्य अखण्डवस्तु है', उसमें भेद या राग नहीं है। उसे प्रगट करनेवाला होने से व्यवहारनय अभूतार्थ कहा जाता है।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> पंचाध्यायी, पृष्ठ १०७

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वही, पुष्ठ १०५

म्रभूत मर्थं को प्रगट करनेवाला व्यवहारनय चार प्रकार का है:-

- (१) उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय
- (२) भ्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय
- (३) उपचरितसद्भूतव्यवहारनय
- (४) अनुपचरितसद्भूतव्यवहारनय

श्चात्मा की पर्याय में जो राग है, वह मूल सत्रूप वस्तु में नहीं है, इसलिए असद्भूत है; भेद किया, इसलिए व्यवहार है और ज्ञान में स्थूलरूप से जाना जाता है, इसलिए उपचरित है। इसप्रकार राग को आत्मा का कहना उपचरित-असद्भूतव्यवहारनय का विषय है।

जो सूक्ष्मराग का ग्रंश वर्त्तमानज्ञान में नहीं जाना जाता, ज्ञान की पकड़ में नहीं ग्राता, वह ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय है।

श्रात्मा ग्रखण्ड ज्ञानस्वरूप है। उस ग्रात्मा का ज्ञान राग को जानता है, पर को जानता है – ऐसा कहने से वह ज्ञान स्वयं का होने से सद्भूत; त्रिकाली में भेद किया, इसलिए व्यवहार ग्रौर ज्ञान स्वयं का होने पर भी पर को जानता है – ऐसा कहना वह उपचार है। इसप्रकार 'राग का ज्ञान' ऐसा कहना (ग्रथित् ज्ञान राग को जानता है – ऐसा कहना) उपचित्तसद्भूतव्यवहारनय है।

'ज्ञान वह ग्रात्मा' ऐसा भेद करके कथन करना, ग्रनुपचरितसद्भूत-व्यवहारनय है; 'ज्ञान वह ग्रात्मा' यह कहने से भेद पड़ा, वह व्यवहार; किन्तु वह भेद ग्रात्मा को बताता है, इसलिए वह ग्रनुपचरितसद्भूत-व्यवहारनय है। "

नयचक्र, श्रालापपद्धित श्रीर श्रनगारधर्मामृत श्रादि ग्रन्थों के श्राधार पर निरूपित व्यवहारनय के भेद-प्रभेदों श्रीर पंचाध्यायी में निरूपित व्यवहारनय के भेद-प्रभेदों पर जब हम तुलनात्मकरूप से दृष्टि डालते हैं तो यह स्पष्ट हो जाता है कि पंचाध्यायीकार ने ग्रन्यत्र निरूपित शुद्ध-सद्भूत ग्रीर श्रशुद्धसद्भूतव्यवहारनय के विषय को शुद्धसद्भूत, श्रशुद्ध-सद्भूत, ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूत ग्रीर उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय के इन चारों प्रकारों में फैला दिया है।

जिन रागादिकभावो को ग्रन्यत्र श्र**णुद्धसद्भू**तन्यवहारनय के विषय के रूप में बताया गया है, उन्हें पंचाष्यायीकार ग्रसद्भूतव्यवहारनय के

<sup>🦜</sup> प्रवचनरत्नाकर भाग १, पृष्ठ १३६

विषय में ले लेते हैं। ग्रसद्भूतव्यवहारनय के दो भेदों में विभाजित करने के लिए वे रागादि विकारीभावों को बुद्धिपूर्वक ग्रौर भबुद्धिपूर्वक – इन दो भेदों में विभाजित कर देते हैं।

इसप्रकार उनके अनुसार बुद्धिपूर्वक राग उपचरित-असद्भूत-व्यवहारनय का तथा अबुद्धिपूर्वक राग अनुपचरित-असद्भूतव्यवहारनय का विषय बनता है।

शुद्धता ग्रोर अशुद्धता का श्राघार बनाकर सद्भूतव्यवहारनय के जो दो भेद अन्यत्र किए गए हैं, उनमें अशुद्धता के श्राघार पर रागादि विकार अशुद्धसद्भूतव्यवहारनय के विषय बनते हैं, किन्तु जब पंचाध्यायी-कार रागादि को असद्भूतव्यवहारनय के भेदों में ले लेते हैं तो अशुद्धसद्भूतव्यवहारनय के विषय की समस्या उपस्थित हो जाती हैं उसका समाधान वे इसप्रकार करते हैं कि अर्थविकल्पात्मकज्ञान अर्थात् 'जो रागादि को जाने, वह ज्ञान' — यह तो अशुद्धसद्भूतव्यवहारनय का विषय बनता है ग्रौर सामान्यज्ञान अर्थात् 'ज्ञान वह ग्रात्मा' — ऐसा भेद शुद्ध-सद्भूतव्यवहारनय का विषय बनता है।

ग्रब एक समस्या ग्रौर भी शेष रह जाती है। वह यह कि ग्रन्यत्र जिन संश्लेषसिहत ग्रौर संश्लेषरिहत देह व मकानादि को ग्रसद्भूत-व्यवहारनय का विषय बताया गया है, उन्हें ग्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय नहीं मानने पर पंचाध्यायीकार उन्हें किस नय का विषय मानते हैं?

इसके उत्तर में पंचाघ्यायीकार उन्हें नय मानने से ही इन्कार कर देते हैं। वे उन्हें नयाभास कहते हैं। मात्र इतना ही नहीं, उन्हें नय मानने-वालों को मिथ्यादृष्टि कहने से भी वे नहीं चूकते हैं। उनका कथन मूलत: इसप्रकार है:-

"ननु चासद्भूताबिर्भवति स यत्रेत्यतव्गुणारोपः।
दृष्टान्तादिष च यथा जीवो वर्णाविमानिहास्त्वित चेत् ।।१११२॥
तम्भ यतो न नयास्ते किन्तु नयाभाससंज्ञकाः सन्ति।
स्वयमप्यद्गुणत्वादव्यवहाराविशेषतो न्यायात्।।१११३॥
तदिमक्यावादत्वाद् ध्वस्तास्तद्वादिनोऽपि मिष्याख्याः।।११४॥
तद्वादोऽथ यथा स्याज्जीवो वर्णादिमानिहास्तीति।
इत्युक्ते न गुणः स्यात् प्रस्युत दोषस्तदेकबुद्धित्वात्।।११४॥

ननु किल वस्तुविचारे भवतु गुर्गो वाऽय बोख एव यतः ।
न्यायबलादायातो दुर्वारः स्यान्नयप्रवाहश्च ।। ४.५६।।
सत्यं दुर्वारः स्यान्नयप्रवाहो यथा प्रमागाद् वा ।
दुर्वारश्च तथा स्यात् सम्यङ्गिभ्येति नयविशेषोऽपि ।। ४.५७।।

शंका: - जिसमें एक वस्तु के गुरा दूसरी वस्तु में श्रारोपित किए जाते हैं, वह ग्रसद्भूतव्यवहारनय है। 'जीव वर्णादिवाला है' - ऐसा कथन करना, इसका दृष्टान्त है। यदि ऐसा माना जाय तो क्या श्रापत्ति है?

समाधान: - यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि जो एक वस्तु के गुणों को दूसरी वस्तु में भ्रारोपित करके विषय करते हैं भ्रौर जो स्वयं भ्रसत्-व्यवहार में संबंध रखते हैं, वे नय नहीं हैं किन्तु नयाभास हैं।

इसका खुलासा इसप्रकार है कि जितने भी नय एक वस्तु के गुगों को दूसरी वस्तु में ग्रारोपित करके विषय करनेवाले कहे गये हैं, वे सब मिथ्यावाद होने से खण्डित हो जाते हैं। साथ ही उनका नयरूप से कथन करनेवाले भी मिथ्यादृष्टि ठहरते हैं।

वह मिथ्यावाद यों हैं कि 'जीव वर्णादिवाला है' — ऐसा जो कथन किया जाता है, सो इस कथन से कोई लाभ तो है नहीं, किन्तु उल्टा दोष ही है; क्योंकि इससे जीव ग्रौर वर्णादिक में एकत्वबुद्धि होने लगती है।

शंका: - वस्तु के विचार करने में गुरा हो अथवा दोष हो, किन्तु उससे कोई प्रयोजन नहीं है; क्योंकि नय प्रवाह न्यायबल से प्राप्त है । अतः उसका रोकना कठिन है ।

समाधान: - यह कहना ठीक है कि पूर्वोक्त नयप्रवाह का प्राप्त होना ग्रनिवार्य है, किन्तु प्रमाणानुसार कौन समीचीननय है ग्रीर कौन मिथ्यानय है - इस भेद का होना भी ग्रनिवार्य है।"

यद्यपि पंचाध्यायीकार श्रसद्भूतव्यवहारनय की परिभाषा में यह स्वयं स्वीकार करते हैं कि 'श्रन्यद्रव्यस्यगुराः संयोज्यन्ते सलादन्यत्र — श्रन्य द्रव्य के गुर्गों की बलपूर्वक श्रन्य द्रव्य में संयोजना करना श्रसद्भूत-व्यवहारनय है' तथापि यहाँ उसी बात का निषेध करते दिखाई देते हैं।

इस शंका को पंचाध्यायीकार स्वयं उठाते हैं, तथा इसका समाधान भी प्रस्तुत करते हैं, जो इसप्रकार है :--

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> पंचाध्यायी, ग्र० १, श्लोक ५५२-५५७

"ननु चैवं सति नियमाबुक्तासव्मूतलक्षाणो न नयः।

मवित नयाभासः किल कोषाबीनामतव्गुणारोपात्।।१६४।।

नैवं यतो यथा ते कोषाद्या जीवसम्भवा मावाः।

न तथा पुद्गलवपुषः सन्ति च वर्णावयो हि जीवस्य ।।१६४।।

शंका: — यदि एक वस्तु के गुण दूसरी वस्तु में आरोपित करके उनको उस वस्तु का कहना, यह नयाभास है तो ऐसा मानने पर जो पहले असद्भूतव्यवहारनय का लक्षण कह आये हैं, उसे नय न कहकर नयाभास कहना चाहिए; क्योंकि उसमें कोधादिक जीव के गुण न होते हुए भी उनका जीव में आरोप किया गया है?

समाधानः – यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि जैसे ये क्रोधादिक भाव जीव में उत्पन्न होते हैं, वैसे पुद्गलमयी वर्णादिक जीव के नहीं पाये जाते हैं। ग्रतः ग्रसद्भूतव्यवहारनय के विषयरूप कोधादिक को जीव का कहना ग्रनुचित नहीं है।"

जिन्हें नयचकादि ग्रंथों में ग्रनुपचरित ग्रौर उपचरित-ग्रसद्भूत-व्यवहारनयों के विषय बताया गया है, उन्हें पंचाध्यायी में नयाभास के विषय के रूप में चित्रित किया गया है।

उक्त सम्पूर्ण विषयों को चार प्रकार के नयाभासों में वर्गीकृत किया गया है।

प्रथम नयाभास की चर्चा करते हुए वे लिखते हैं:-

"ग्रस्त व्यवहारः किल लोकानामयमलब्धबुद्धित्वात्।
योऽयं मनुजाविवपुर्भवति स जीवस्ततोऽप्यमम्यस्वात्।।४६७।।
सोऽयं व्यवहारः स्यावव्यवहारो यथापसिद्धान्तात्।
ग्रप्यपसिद्धान्तस्वं नासिद्धं स्यावनेकर्धानस्वात्।।४६६।।
नाशंक्यं कारणमिवमेकक्षेत्रावगाहिमात्रं यत्।
सर्वव्रव्येषु यतस्त्रधावगाहाद्भवेवतिव्याप्तिः।।५६६।।
ग्राप भवति बन्ध्यबंधकभाषो यवि वानयोनं शक्यमिति।
तवनेकस्वे नियमासत्बन्धस्य स्वतोऽप्यसिद्धत्वात्।।४७०।।
ग्रथ चेदवश्यमेतस्रिमित्तनैमित्तिकस्वमस्ति मिन्नः।
न यतःस्वयं स्वती वा परिशाममानस्य कि निमन्तया।।४७१।।

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> पंचाघ्यायी, ग्र० १, श्लोक ४६४-४६४

र वही, ग्र० १, श्लोक ५६७-५७१

सम्यक्तान का ग्रभाव होने से ग्रधिकतर लोग ऐसा व्यवहार करते हैं कि जो यह मनुष्य ग्रादि के शरीररूप है, वह जीव है; क्योंकि वह जीव से ग्रभिन्न है।

किन्तु यह व्यवहार सिद्धान्तिवरुद्ध होने से भ्रव्यवहार ही है। यह व्यवहार सिद्धान्तिवरुद्ध है – यह बात ग्रसिद्ध भी नहीं है, क्योंकि शरीर भौर जीव भिन्न-भिन्न धर्मी हैं।

ऐसी भ्रामंना करना भी ठीक नहीं है कि शरीर श्रीर जीव के एक-क्षेत्रावगाही होने से उनमें एकत्व का व्यवहार हो जायगा, क्योंकि सब द्रव्यों में एक क्षेत्रावगाहपना पाया जाने से श्रितव्याप्ति नाम का दोष भ्रा जायगा।

बन्ध्य-बंधकभाव होने से जीव को शरीररूप कहने में कोई श्रापत्ति नहीं है – ऐसी श्राशंका भी नहीं करनी चाहिए, क्योंकि जब वे दोनों नियम से श्रनेक हैं, तब उनका बंध मानना स्वतः श्रसिद्ध है।

जीव ग्रौर शरीर में निमित्त-नैमित्तिकभाव मानकर उक्त कथन को ठीक मानने का प्रयत्न करना भी ठीक नहीं है, क्योंकि जो स्वतः श्रथवा स्वयं परिग्रामनशील है, उसे निमित्तपने से क्या लाभ है श्रथित् कुछ भी लाभ नहीं है।

इसप्रकार जीव और शरीर को एक बतानेवाला अर्थात् शरीर को जीव कहनेवाला नय नय नहीं, नयाभास ही है।"

दूसरे नयाभास का कथन इसप्रकार है:-

"प्रपरोऽपि नयाभासो भवति यथा मूर्तस्य तस्य सतः।
कस्ति भोकता जीवः स्थादपि नोकर्मकर्मकृतेः।।१७२।।
नाभासत्वमसिद्धं स्यादपिसद्धाःतो नयस्यास्य।
सवनेकत्वे सति किल गुर्गसंक्वान्तिः कुतः प्रमारगाद्धा।।१७३।।
गुरगसंक्वान्तिमृते यदि कर्त्ता स्यात् कर्मरगस्य भोक्तास्या।
सर्वस्य सर्वसङ्करवोषः स्यात् सर्वशृत्यदोषस्य।।१७४।।
प्रस्त्यत्र भ्रमहेतु जीवस्याशुद्धपरस्यति प्राप्य।
कर्मत्वं परिरामते स्वयमपि मूर्तिमद्यतो द्रव्यम्।।१७४।।
इदमत्र समाधानं कर्त्ता य कोऽपि सः स्वभावस्य।
परभावस्य न कर्त्ता भोकता वा तिव्यमित्वसान्नेऽपि।।१७६।।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> पंचाध्यायी, ग्र० १, श्लोक ५७२-५७६

स्रथ सेव् घटकर्ताऽसौ घटकारो जनपवीक्तिलेशोऽयम् । दुर्वारो भवतु तदा का नो हानिर्यदा नयामासः ॥५७६॥

मूर्त्तद्रव्य के जो कर्म ग्रौर नोकर्मरूप कार्य होते हैं, उनका यह जीव कर्त्ता ग्रौर भोक्ता है - ऐसा कथन करना दूसरा नयाभास है।

जीव को कर्म और नोकर्म का कर्ता और भोक्ता माननेरूप व्यवहार सिद्धान्तविरुद्ध होने से इस नय को नयामास मानना असिद्ध भी नहीं है, क्योंकि जब कर्म, नोकर्म और जीव भिन्न-भिन्न हैं, तब फिर उनमें किस प्रमाण के आधार से गुणसंकम बन सकेगा?

यदि गुरासंक्रम के बिना ही जीव कर्म का कर्ता श्रौर भोक्ता माना जाता है, तो सर्वपदार्थों में सर्वसंकरदोष श्रौर सर्वश्नन्यदोष प्राप्त होता है।

जीव की श्राष्टुद्धपरिएाति के निमित्त से मूर्त्तंद्रव्य स्वयं ही कर्मेरूप से परिएाम जाता है, यही इस विषय में भ्रम का कारएा है।

किन्तु इसका यह समाधान है कि प्रत्येक द्रव्य ग्रपने स्वभाव का ही कर्त्ता है, परभाव निमित्तमात्र होने पर भी उसका कर्त्ता-भोक्ता नहीं हो सकता।

यदि यह कहा जाय कि कुम्हार घट का कत्ता है — यह लोकव्यवहार होता है, इसे कैसे रोका जा सकता है ? सो इस पर यह कहना है कि यदि ऐसा व्यवहार होता है तो होने दो, इससे हमारी क्या हानि है श्रर्थात् कुछ भी हानि नहीं है, क्योंकि यह लोकव्यवहार नयाभास है।"

तीसरे नयाभास का स्वरूप पंचाध्यायी में इसप्रकार दिया गया है:—
"अपरे बहिरात्मानो मिण्यावादं वदन्ति दुर्मतयः ।
यवबद्धेऽपि परस्मिन् कर्त्ता भोक्ता परोऽपि भवति यथा।।४८०।।
सद्वेद्योवयभावान् गृहधनधान्यं कलत्रपुत्रांश्च ।
स्वयमिह करोति जीवो भुनिकत वा स एव जीवश्च ।।४८१।।
नमु सित गृहवनितादौ भवति सुखं प्राश्मिनामिहाध्यक्षात् ।
असित च तत्र न तविदं तस्तकर्त्ता स एव तद्भोक्ता ।।४८२।।
सत्यं वैषयिकमिदं परमिह तदिष न परत्र सापेक्षम् ।
सति बहिरथेंऽपि यतः किस केवाध्यवसुखादिहेतुस्वात् ।।४८३।। १

<sup>ै</sup> पंचाध्यायी, ग्र० १, श्लोक ५७६

वही, घ० १, श्लोक ५८०-५८३

कुछ ग्रन्य दुर्मित मिथ्यादृष्टि जीव इसप्रकार मिथ्याबात करते हैं कि जो परपदार्थ जीव के साथ बंघा हुन्ना नहीं है, उसका भी जीव कर्त्ता-भोक्ता है।

जैसे – सातावेदनीय के उदय में निमित्त हुए घर, धन, धान्य, स्त्री ग्रीर पुत्र ग्रादिक भावों का यह जीव ही स्वयं कर्त्ता है ग्रीर यह जीव ही उनका भोक्ता है।

शंका: - यह बात हम प्रत्यक्ष देखते हैं कि घर और स्त्री भ्रादि के रहने पर प्राणियों को सुख होता है और उनके अभाव में सुख नहीं होता है, इसलिए यह जीव ही उनका कर्ता है और यह जीव ही उनका भोक्ता है - यदि ऐसा माना जाय तो क्या भ्रापित्त है ?

समाधान: - यह कहना ठीक है तो भी यह वैषयिक सुख पर होता हुग्रा भी पर की अपेक्षा से उत्पन्न नहीं होता है; क्योंकि धन, स्त्री आदि परपदार्थों के रहने पर भी वे किन्हीं के लिए ही दुख के कारण देखें जाते हैं। ग्रत: घर, स्त्री आदि का कर्त्ता और भोक्ता जीव को मानना उचित नहीं है।"

चौथे नयाभास का स्वरूप पंचाध्यायी के अनुसार इसप्रकार है:—

''अयमिप च नयाभासो भवित मिथो बोध्यबोधसंबंधः।

जानं जेयगतं वा ज्ञानगतं जेयमेतदेव यथा।।४६४।।

चक्षू रूपं पश्यित रूपगतं तस्र चक्षुरेव यथा।

जानं जेयमवैति च जेयग्रतं वा न भवित तज्ज्ञानम्।।४६६।।

ज्ञान श्रीर ज्ञेय का जो परस्पर बोध्य-बोधक संबंध है, उसके कारण ज्ञान को ज्ञेयगत श्रीर ज्ञेय को ज्ञानगत मानना भी नयाभास है।

क्योंकि जिसप्रकार चक्षु रूप को देखता है, तथापि वह रूप में चला नहीं जाता, किन्तु चक्षु ही रहता है। उसीप्रकार ज्ञान ज्ञेय को जानता है, तथापि वह ज्ञेयरूप नहीं हो जाता, किन्तु ज्ञान ही रहता है।"

पंचाध्यायी में निरूपित उक्त चार नयाभासों के स्वरूप ग्रौर विषय-वस्तु पर सम्यक् दृष्टिपात करने से एक बात स्पष्ट हो जाती है कि ग्रन्यत्र जो विषय ग्रनुपचरित ग्रौर उपचरित ग्रसद्भूतव्यवहारनय के बताए गये हैं, उन्हें ही पंचाध्यायी में चार नयाभासों में विभाजित कर दिया गया है। ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय के विषय को लेकर प्रथम, द्वितीय व

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> पंचाध्यागी, ग्र० १, श्लोक ५८५-५८६

चतुर्थ नयाभास तथा उपचरित-प्रसद्भूत व्यवहारनय की लेकर तृतीय नयाभास निरूपित है।

प्रथम नयाभास में संश्लेषसहित पदार्थों के एकत्व को तथा दूसरे नयाभास में उन्हीं के कर्ता-कर्म संबंध को ग्रहण किया गया है। तीसरे नयाभास में संश्लेषरहित पदार्थों के कर्त्तृत्व को ग्रहण किया गया है, तथा चौथा नयाभास बोध्य-बोधक संबंध को लेकर बताया गया है। बोध्य-बोधक संबंध को श्रन्यत्र ग्रनुपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय में लिया गया है।

इसप्रकार प्रथम, द्वितीय एवं चतुर्थं नयाभास अनुपचरित-श्रसद्भूत-व्यवहारनय के विषय को लेकर एवं तृतीय नयाभास उपचरित-श्रसद्भ्त-व्यवहारनय के विषय को लेकर कहे गये हैं।

इसप्रकार हम देखते हैं कि व्यवहारनय भ्रौर उनके भेद-प्रभेदों के स्वरूप तथा विषयवस्तु के संबंध में जिनवारगी में दो शैलियाँ प्राप्त होती हैं, जिन्हें हम भ्रपनी सुविधा के लिए निम्नलिखित नामों से भ्रमिहित कर सकते हैं –

- (१) नयचकादि ग्रंथों में प्राप्त शैली
- (२) पंचाध्यायी में प्राप्त शैली

इसीप्रकार की विभिन्नता निश्चयनय के संबंध में भी पाई जाती है, जिसकी चर्चा पहले की ही जा चुकी है। दोनों ही प्रसंगों पर पंचाध्यायी-कार ग्रपनी बात को संयुक्तिक प्रस्तुत करते हुए भिन्न मत रखनेवालों के प्रति दुर्मति, मिथ्यादृष्टि ग्रादि शब्दों का प्रयोग करते दिखाई देते हैं। जहाँ एक ग्रोर वे निश्चयनय के भेद माननेवालों को मिथ्यादृष्टि घोषित करते हैं, वहीं दूसरी ग्रोर संश्लेशसहित ग्रीर संश्लेशरहित संबंधों को ग्रनुपचरित ग्रीर उपचरित-श्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय माननेवालों को भी वे उसी श्रेणी में रखते दिखाई देते हैं।

जिसप्रकार तर्क-वितर्कपूर्वक उन्होंने अपने विषय को प्रस्तुत किया है, उससे यह प्रतीत तो नहीं होता कि अपरपक्ष से वे अपरिचित थे। जिन तर्कों के आधार पर जिनागम में ही अन्यत्र अपरपक्ष प्रस्तुत किया गया है, उन तर्कों को वे स्वयं उठा-उठाकर उनका समाधान प्रस्तुत करने का प्रयास करते दिखाई देते हैं। जबकि प्रथम शैलीवाले दूसरी शैली की आलोचना तो दूर, चर्चा तक नहीं करते हैं।

उक्त सन्दर्भ में दोनों ही शैलियों की तुलनात्मक रूप से सन्तुलित चर्चा अपेक्षित है। उक्त दोनों ही शैलियाँ आध्यात्मिक शैलियाँ हैं और दोनों ही प्रकार के प्रयोग जिनागम में कहीं भी देखे जा सकते हैं। अतः उन्हें किसी व्यक्ति-विशेष या ग्रंथविशेष के नाम से संबोधित करना उचित प्रतीत न होने पर भी काम चलाने के लिए कुछ न कुछ नाम देना तो आवश्यक है ही।

धन्य समस्त आगम और परमागम में तो प्रायः इनके प्रयोग ही पाये जाते हैं, श्रतः पाठकों की दृष्टि में उतना भेद स्पष्टरूप से भासित नहीं हो पाता, जितना उक्त ग्रंथों के अध्ययन से भासित होता है। इन ग्रंथों में नयों के स्वरूप एवं विषयवस्तु की दृष्टि से सीधा प्रतिपादन है। अतः यह भेद एकदम स्पष्ट हो जाता है। फिर पंचाध्यायीकार तो भिन्नता संबंधी कथनों को स्वयं उठा-उठाकर अपने कथन के पक्ष में तर्क प्रस्तुत करते हैं। अतः भिन्नता उभरकर सामने आ जाती है। उक्त ग्रंथों के नाम पर उक्त शैलियों के नामकरण का एक कारण यह भी है।

अब हम सुविधा के लिये नयचकादि ग्रन्थों में प्राप्त शैली को प्रथम शैली श्रीर पंचाध्यायी में प्राप्त शैली को द्वितीयशैली के नाम से भी अभिहित करेंगे श्रीर प्रश्नोत्तरों के माध्यम से इस विषय को स्पष्ट करने का यथासंभव प्रयास करेंगे।

#### कथन ग्रनेक : प्रयोजन एक

कथन तो नानाप्रकार के हों और एक ही प्रयोजन का पोषण करें तो कोई दोष नहीं, परन्तु कही किसी प्रयोजन का और कहीं किसी प्रयोजन का पोषण करें तो दोष ही है। ग्रद जिनमत में तो एक रागादि मिटाने का प्रयोजन है; इसलिए कहीं बहुत रागादि खुड़ाकर थोड़े रागादि कराने के प्रयोजन का पोषण किया है, कहीं सर्व रागादि मिटाने के प्रयोजन का पोषण किया है; परन्तु रागादि बढ़ाने का प्रयोजन कहीं नहीं है, इसलिए जिनमत का सर्वकथन निर्दोष है।

लोक में भी (कोई) एक प्रयोजन का पोषरा करनेवाले नाना कथन कहे, उसे प्रामास्मिक कहा जाता है और अन्य-अन्य प्रयोजन का पोषरा करने वाली बात करे, उसे बावला कहते हैं। तथा जिनमत में नानाप्रकार के कथन हैं, सो भिन्न-भिन्न अपेक्षासहित हैं, वहाँ दोष नही है।

- मोक्समार्गं प्रकाशक, पृष्ठ ३०२-३०३

## निश्चय-व्यवहार : विविध प्रयोग प्रश्नोत्तर

(१) प्रश्न:- ब्यवहारनय की विषयवस्तु के संबंध में प्राप्त विविधप्रकार के प्रयोगों में जिन दो प्रकार के प्रयोगों की चर्चा की गई है, उनमें बहुत ग्रन्तर दिखाई देता है। प्रथम शैली में जिस वस्तु को विषय करनेवाले ज्ञान या वचन को नय कहा गया है, द्वितीय शैली में उसे नयाभास बताया गया है।

परस्पर विरुद्ध होने से दोनों ही कथनों को सत्य कैसे माना जा सकता है ?

उत्तर: - उक्त दोनों कथनों में विरोध न होकर विवक्षा-भेद है। विरोध तो तब होता जब दोनों कथनों में से एक को उपादेय और दूसरे को हेय कहा जाता। यहाँ तो दोनों ही शैलियों में देह श्रीर मकानादि बाह्य पदार्थों को ग्रपना मानने का निषेध ही किया जा रहा है। प्रथम शैली में उन्हें ग्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय बताकर तथा द्वितीय शैली में नयाभास का विषय बताकर हेय बताया गया है।

संयोगरूप दशा में ज्ञान के प्रयोजन की सिद्धि के लिए आपितत-व्यवहार के रूप में दोनों ही शैलियों में उन्हें स्वीकार किया गया है; मात्र अन्तर इतना है कि प्रथमशैलों में असद्भूतव्यवहारनय के रूप में तथा द्वितीयशैली में नयाभास के रूप में स्वीकार किया गया है।

देह और मकानादि संयोगी पदार्थों को ग्रात्मा का कहनेवाले कथनों को ग्रथवा देह व मकानादि की किया का कर्त्ता ग्रात्मा को कहनेवाले कथनों को वास्तविक सत्य या पारमाधिक सत्य के रूप में तो कहीं भी स्वीकार नहीं किया गया है, उन्हें मात्र जानने के लिए प्रयोजनभूत के ग्रर्थ में व्यवहारिक सत्य ही माना गया है, जो कि पारमाधिकदृष्टि से ग्रसत्य ही है।

वस्तु के वास्तविक स्वरूप की दृष्टि से देखने पर यद्यपि आत्मा और देह को एक कहनेवाले कथन अथवा आत्मा को देहादिक की श्रिया का कर्सा कहनेवाले कथन असत्य ही हैं; तथापि जब संयोगरूप दशा की दृष्टि से देखते हैं तो उन्हें सर्वथा असत्य भी नहीं कहा जा सकता है। इसी संयोगरूप दशा का ज्ञान कराने की दृष्टि से प्रथमशैली उन्हें असद्भूत-उपवहारनय का विषय बताती है तथा द्वितीयशैली नवाभासों के माध्यम से इनका ज्ञान कर लेने की बात कहती है। श्रन्ततः तो निश्चयनय दोनों का निषेध कर ही देता है।

ग्रतः हम कह सकते हैं कि दोनों शैलियों को ग्रात्मा भौर देह की एकता ग्रथवा परस्पर कर्त्ता-कर्म संबंध इष्ट नहीं है; तथा ग्रात्मा श्रौर देह की वर्त्तमान में जो एकक्षेत्रावगाहरूप संयोगी ग्रवस्था है, उससे भी किसी को इन्कार नहीं है। इसलिए दोनों शैलियों में कोई विरोध नहीं है, मात्र विवक्षा-भेद है।

प्रथमशैलीवालों की विवक्षा यह है कि जब संयोग है तो उसे विषय बनानेवाला नय भी होना चाहिये, चाहे वह असद्भूत ही क्यों न हो। द्वितीयशैलीवालों की विवक्षा यह है कि जब देह और आत्मा की एकता इच्ट नहीं है, तो उसे विषय बनानेवाले ज्ञान या वचन को नय संज्ञा क्यों हो? रही बात जाननेरूप प्रयोजन की सिद्धि की, सो उक्त प्रयोजन की सिद्धि नयाभास से ही हो जावेगी।

इसप्रकार हम देखते हैं कि उक्त दोनों शैलियों में वस्तुस्थिति के सन्दर्भ में कोई मौलिक मतभेद नहीं है। जो भी मतभिन्नता दिखाई देती है, वह मात्र नामकरण के संबंध में ही है।

प्रथमशैली के पक्ष में तर्क यह है कि जो भी स्थिति जगत में है, उसका ज्ञान करनेवाला या कथन करनेवाला नय धवश्य होना चाहिए। ग्रतः देह भीर भारमा के संयोग को जाननेवाले सम्यग्ज्ञान के ग्रंश को नय ही मानना होगा।

देह और आत्मा का संयोग सर्वथा काल्पनिक तो है नहीं, लोक में देह और आत्मा की संयोगरूप अवस्था पाई तो जाती ही है। तथा मकानादि के स्वामित्व का व्यवहार सम्यक्तानियों के भी पाया जाता है। इसीप्रकार 'जो मिट्टी के घड़े बनाये, वह कुंभकार और जो स्वर्ण के गहने बनाये, वह स्वर्णकार' — इसप्रकार का व्यवहार भी लोक में प्रचलित ही है।

इन्हें किसी भी नय का विषय स्वीकार न करने पर अर्थात् देह और आत्मा के संयोगरूप त्रस-स्थावरादि जीवों को किसी भी अपेक्षा जीव नहीं मानने पर उनकी हिंसा का निषेध किस नय से होगा? तथा ज्ञानियों की दृष्टि में कुम्हार और सुनार का भेद किस नय से होगा? तात्पर्य यह है कि ज्ञानीजन 'यह कुम्हार है और यह सुनार' – ऐसा व्यवहार किस नय के आश्रय से करेंगे? दितीय मैली के पक्ष में जो तर्क जाता है, वह यह है कि देह भ्रोर भ्रात्मा के संयोग को देखकर उन्हें एक कहने या जानने से देह में एकत्वबुद्धि हो जाने की संभावना है। भ्रतः ऐसे कथनों को नयकथन कहना श्रेयस्कर नहीं है। रही त्रस-स्थावर जीवों की हिंसा से बचने की भौर कुम्हार भ्रोर सुनार के व्यवहार की बात, सो ये सब बातें तो लौकिक बातें हैं, इनका व्यवहार नयाभासों से ही चल जायगा।

वस्तुस्थिति यह है ग्राच्यात्म के जोर में ही द्वितीयशैली में संश्लेष-सिंहत ग्रीर संश्लेषरिहत पदार्थों के संयोगादि को विषय बनानेवाले ज्ञान को नयाभास कहा गया है, क्योंकि उन्हें नय न मानने से जो व्यवहारापित खड़ी हुई, उसके निराकरण के लिए उन्हें उपेक्षाबुद्धि से ही सही, पर नयाभासों की शरण में जाना पड़ा।

(२) प्रश्न: - क्या अध्यातम के जोर में भी ऐसे कथन किये जाते हैं? किये जा सकते हैं? क्या परमागम में इसप्रकार के कथन उपलब्ध होते हैं?

उत्तर: – हॉ, हॉ; क्यों नहीं, ग्रवश्य प्राप्त होते हैं; एक नहीं, ग्रनेकों प्राप्त होते हैं। ग्रध्यात्म के जोर में राग को पुद्गल कहा ही जाता है। उक्त कथन के ग्राधार पर कोई राग में रूप, रस, गंध ग्रीर स्पर्श खोजने लगे तो निराश ही होगा। ग्रथवा कोई ऐसा सोचने लगे कि पुद्गल दो प्रकार का होता होगा – एक रूप-रस-गंधादिवाला ग्रीर दूसरा इनसे रहित तो वह सत्य को नहीं पा सकेगा। ग्रात्मा से भिन्न बताने के लिए ग्रध्यात्म के जोर में उसे पुद्गल कहा गया है, वस्तुतः वह पुद्गल नहीं है। है तो वह ग्रात्मा की ही विकारी पर्याय।

इसीप्रकार परजीवों को अजीव कहना, परद्रव्यों को श्रद्रव्य कहना — श्रादि कथन भी श्रघ्यात्म के जोर में किये गये कथन हैं। परमागम में इसप्रकार के कथनों की कभी नहीं है। यदि श्राप परमागम का श्रध्ययन करेंगे तो इसप्रकार के अनेकों कथन श्रापको पद-पद पर प्राप्त होंगे।

जब अध्यातम के जोर में अन्य जीव को अजीव कहा जा सकता है, परद्रव्य को अद्रव्य कहा जा सकता है, राग को पुद्गल कहा जा सकता है; तो फिर देहादि संयोगों को विषय बनानेवाले नयों को नयाभास क्यों नहीं कहा जा सकता है?

ग्रध्यात्म के उक्त कथनों का मर्म समभने के लिए ग्राध्यारिमक कथनों की विवक्षाभों को गहराई से समभना होगा, ग्रन्यथा ग्रध्यात्म पढकर भी भारमा हाथ नहीं भावेगा। यदि ग्राप इसप्रकार के कथनों से ग्राश्चर्यंचिकत होंगे तो फिर ग्राच्यात्म जगत में ग्रापको ऐसे ग्रानेकों ग्राश्चर्यों का सामना करना होगा। कहीं ग्रात्मा को सातवाँ द्रव्य लिखा मिलेगा तो कहीं दशवाँ पदार्थ। कहीं पुण्य ग्रीर पाप दोनों एक श्राथवा पुण्य को भी पाप बताया गया होगा तो कहीं केवलज्ञानादि क्षायिकभावों को परद्रव्य कहकर हैय बताया गया होगा। 3

इसका तात्पर्यं यह नहीं समभना कि म्राघ्यात्मिक कथन ऊटपटांग होते हैं। वे ऊटपटांग तो नहीं, पर ग्रटपटे म्रवश्य होते हैं। वे कथन किसी विशिष्ट प्रयोजन से किये गये कथन होते हैं, उनके माध्यम से ज्ञानीजन कोई विशिष्ट बात कहना चाहते हैं। हमें उक्त कथनों की गहराई में जाने का प्रयत्न करना चाहिए, उन्हें ऊटपटांग जानकर वैसे ही नहीं छोड़ देना चाहिए, ग्रपितु इस बात पर विशेष घ्यान देना चाहिए कि वे कथन किस विशेष प्रयोजन की सिद्धि के लिए किये गये हैं तथा उनकी विवक्षा क्या है?

उक्त कथनों का वजन हमारे घ्यान में ग्राना चाहिए, तभी हम उनके मर्म तक पहुँच सकेंगे। ग्रघ्यात्म के जोर में किये गये कथनों का वास्तविक मर्म तो तभी प्राप्त होगा, जबकि हम ग्रध्यात्म के उक्त जोर में से स्वयं गुजरेंगे, पार होंगे ग्रौर उनका मर्म हमारी ग्रमुभूति का विषय बनेगा।

कबीर की उलटवासियों के समान ग्रध्यारम के ये कथन ग्रपने भीतर गहरे मर्म छिपाये होते हैं। ये कथन ग्रध्यारम के रंग में सराबोर

<sup>े</sup> पुण्य-पाप ग्रिष्ठिकार, समयसार; प्रवचनसार, गाथा ७७ एवं पुण्य-पाप एकत्व द्वार समयसार नाटक ग्रादि मे इस बात को विस्तार से समकाया गया है।

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> जो पाउ वि सो पाउ मुणि सव्वृद्दको वि मुणेइ। जो पुण्णु वि पाउ वि भणइ सो बुहको वि हवेइ।।७१।।

पाप को पाप तो सब जानते हैं; परन्तु जो पुण्य को भी पाप जानता है, वह कोई बिरला विद्वान ही होता है। — योगसार, गाथा ७१

पुञ्जुत्तसयलभावा परद्ववं परसहाविमिदि हेयं। सगद्ववमुवादेयं ग्रंतरतच्चं हवे भ्रष्पा।।५०।।

पूर्वोक्त सर्व भाव (क्षायिक भादि) पर स्वभाव हैं, परद्रव्य हैं; इसलिए हिय हैं। मन्तस्तत्त्व स्वद्रव्य ग्रात्मा ही उपादेय हैं — नियमसार, गाथा ५०

निश्चय-व्यवहार: विविध प्रयोग प्रश्नोत्तर ]

अपने में ही मगन ज्ञानियों के अन्तर से सहज प्रस्फुटित होते हैं। इन्हें भाषा और मैलियों की चौखट में फिट करना आसान नहीं है, ये कथन लीक पर चलने के आदी नहीं होते। किसी विशिष्ट लीक पर चलकर इनके मर्म को नहीं पाया जा सकता। मात्र पढ़-पढ़कर इनका मर्म नहीं पाया जा सकता, इनके मर्म को पाने के लिए अनुभूति की गहराइयों में उतरना होगा।

(३) प्रश्न: - यदि ऐसा मान लिया जाय तो समस्या हल हो सकती है कि प्रथमशैली भ्रागम की है और द्वितीयशैली भ्रष्यात्म की।

उत्तर: - नहीं, भाई ! यह दोनों ही शैलियाँ ग्रध्यात्म की ही हैं। ग्रागम भौर ग्रध्यात्म की शैली का ग्रन्तर नहीं जानने के कारएा ही ग्राप ऐसी बात करते हैं।

श्रागम श्रौर अध्यातम शैली में मूलभूत अन्तर यह है कि आगमशैली में नयों का प्रयोग छहों द्रव्यों की मुख्यता से होता है, जबिक अध्यातमशैली में आत्मा की मुख्यता से नयों का प्रयोग होता है। आगम की शैली में वस्तुस्वरूप का प्रतिपादन मुख्य रहता है और अध्यात्मशैली में आत्मा के हित की मुख्यता रहती है।

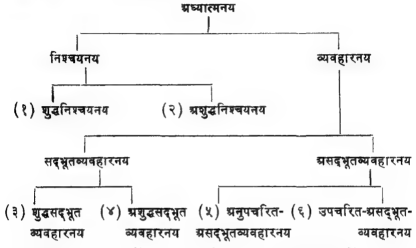
मुख्यरूप से आगम के नय द्रव्याधिक, पर्यायाधिक, नैगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, शब्द, समभिरूढ़ तथा एवंभूत हैं। उपनय भी आगम के नयों में ही आते हैं, जिनके भेद सद्भूतव्यवहारनय, असद्भूतव्यवहारनय और उपचरित-असद्भूतव्यवहारनय हैं।

इसीप्रकार मुरूयरूप से ग्रध्यात्म के नय निश्चय भीर व्यवहार हैं।

यद्यपि श्रागम के नयों में भी श्रात्मा की चर्चा होती है, क्योंकि छह द्रव्यों में श्रात्मा भी तो श्रा जाता है; तथापि श्रागम के नयों में जो श्रात्मा की चर्चा पाई जाती है – वह वस्तुस्वरूप के प्रतिपादन की मुख्यता से होती है, श्रात्महित की मुख्यता से नहीं।

यद्यपि वस्तुस्वरूप की समक्त भी आत्महित में सहायक होती है, तथापि वस्तुस्वरूप की दृष्टि से किये गये प्रतिपादन में ग्रीर ग्रात्महित की दृष्टि से किये गये प्रतिपादन में शैलीगत ग्रन्तर ग्रवश्य है।

यद्यपि निश्चय-व्यवहारनय मुख्यरूप से ग्रध्यात्म के नय है, तथापि जब उनका प्रयोग ग्रात्मा को छोड़कर ग्रन्य द्रव्यों के सन्दर्भ में होता है, तो ग्रागम के नयों के रूप में होता है। अध्यात्मनयों की चर्चा करते हुए नयचक, श्रालापपद्धति श्रीर; बृहद्द्रथ्यसंग्रह में उनके छह भेद गिनाये गये हैं। उनमें दो प्रकार के निश्चयनय और चार प्रकार के व्यवहारनय। इन्हें निम्नलिखित चार्ट से अच्छीतरह समभा जा सकता है: —



उक्त ग्रध्यात्मनयों का स्वरूप सोदाहरए। बृहद्द्रव्यसंग्रह में इसप्रकार दिया गया है:-

#### "भ्रथ ग्रध्यात्मभाषया नयलक्षरां कथ्यते ।

सर्वे जीवाः गुद्धबृद्धैकस्वभावाः इति गुद्धिनश्चयनयलक्षराम् ।
रागावय एव जीवाः इत्यशुद्धिनश्चयनयलक्षराम् । गुरागुरियानोरभेदोऽिय
भेदोपचार इति सद्भूतव्यवहारलक्षराम् । मेदेऽिय सत्यभेदोपचार इत्यसद्भूतव्यवहारलक्षराम् । तथाहि — जीवस्य केवलज्ञानादयो गुरा इत्यनुपचरितसंज्ञशुद्धसद्भूतव्यवहारलक्षराम् । जीवस्य मितज्ञानादयो विभावगुरा इत्युपचरित संज्ञाशुद्धसद्भूतव्यवहारलक्षराम् । 'मदीयो देहिमिस्यादि'
संश्लेषसंबन्धसहित पदार्थः पुनरनुपचरितसंज्ञासद्भूतव्यवहारलक्षराम् । यत्र
तु संश्लेषसंबन्धो नास्ति तत्र 'मदीयः पुत्र इत्यादि' उपचरिताभिधानासद्भूतव्यवहारलक्षरामिति नयचक्रमूलभूतं संक्षेपरा नयषद्कं ज्ञातव्यमिति। '

' वह

<sup>🧚</sup> देवसेनाचार्यकृत नयचक्र, पृष्ठ २५-२६

र म्रालापपद्धति, पृष्ठ २२८

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> बृहद्द्रव्यसंग्रह, गाथा ३ की टीका

निक्चय-व्यवहारनय : विविध प्रयोग प्रश्नोत्तर ]

ग्रब ग्रध्यात्मभाषा से नयों के लक्षरण कहते हैं:-

'सर्व जीव शुद्ध-बुद्ध-एकस्वभाववाले हैं' — यह शुद्धनिश्चयनय का लक्षण है। 'रागादि ही जीव हैं' — यह अशुद्धनिश्चयनय का लक्षण है। 'गुणा ग्रोर गुणी अभेद होने पर भी भेद का उपचार करना' — यह सद्भूत-व्यवहार का लक्षण है। 'जीवके केवलज्ञानादि गुणा हैं' — यह अनुपचरित-शुद्धसद्भूतव्यवहार का लक्षण है। 'जीवके मितज्ञानादि विभावगुण हैं' — यह उपचरित-अशुद्धसद्भूतव्यवहार का लक्षण है। संश्लेषसंबंधवाले पदार्थों में 'शरीरादि मेरे हैं' — यह अनुपचरित-असद्भूतव्यवहार का लक्षण है। जहाँ संश्लेषसंबंध नहीं है — 'वहाँ पुत्रादि मेरे हैं' — यह उपचरित-असद्भूतव्यवहार का लक्षण है।

इसप्रकार नयचक्र के मूलभूत छह नय संक्षेप में जानना चाहिए।"

उक्त सम्पूर्ण नयों की विषयवस्तु बताते समय ब्रात्मा की सामने रखा गया है। तथा प्रत्येक नय का वजन (महिमा) ब्रात्महित की मुख्यता से निश्चित किया गया है। उनकी भूतार्थता और अभूतार्थता का ब्राधार भी ब्रात्महित की दृष्टि को बनाया गया है।

पंचाध्यायी में व्यवहारनय के तो चारों भेद स्वीकार कर लिये गये हैं, किन्तु उनकी विषयवस्तु के संबंध में भिन्न ग्रभिप्राय व्यक्त किया गया है तथा निश्चयनय के भेद उन्हें स्वीकार नहीं हैं। इन सबकी चर्चा विस्तार से की ही जा चुकी है।

इसप्रकार हम देखते हैं कि यह दोनों हो शैलियाँ ग्रध्यात्म शैलियाँ हैं।

(४) प्रश्न: - प्रतिपादन चाहे वस्तुस्वरूप की मुख्यता से हो, चाहे आत्महित की मुख्यता से; होगा तो वैसा ही जैसा वस्तु का स्वरूप है, अन्यथा तो हो नहीं सकता। आत्महित भी तो वस्तुस्वरूप की सच्ची समक्ष से ही होता है। अतः दोनों दृष्टियों से किये गये प्रतिपादन में अन्तर कैसे हो सकता है? यदि होता है तो किसप्रकार का होता है? कृपया उदाहरण देकर समकाइये।

उत्तर: जब हम स्कूल में छात्रों को भारत की परिवहन व्यवस्था मानचित्र द्वारा समकाते हैं तो हमारी प्रतिपादन शैली जिसप्रकार की होती है, किसी पथिक को रास्ता बताते समय उसप्रकार की नहीं होती। मानचित्र द्वारा परिवहन व्यवस्था समकाते समय हमारी दृष्टि में सम्पूर्ण भारत रहता है। भारत के प्रमुख नगर, ग्रामादि के साथ-साथ परिवहन के विभिन्न साधनों का भी घ्यान रखना होता है। हवाई मार्ग, रेलमार्ग, सड़कें ग्रादि की ग्रपेक्षा सभी बातें विस्तार से बतानी होती हैं, किन्तु रेलवे स्टेशन पर खड़े किसी व्यक्ति द्वारा किसी नगर विशेष को जाने का रास्ता पूछने पर उक्त नगर को जानेवाली उपयुक्त ट्रेन को बता देना ही ग्रभीष्ट होता है। उसने सामने भारत की परिवहन व्यवस्था संबंधी मानचित्र खोलकर सभी स्थानों के सभी मार्गों को बताने का उपक्रम नहीं किया जाता है।

उसीप्रकार ग्रागम महासागर है। उसमें तो सम्पूर्ण विश्व व उसकी प्रत्येक इकाई का स्वरूप, संरचना, परिरामन व्यवस्था ग्रादि सभी बातें विस्तार से समफाई जाती हैं। ग्रध्यात्म ग्रागम का ही एक ग्रंग है, उसमें ग्रात्मार्थी को मात्र परमार्थ ग्रात्मा का स्वरूप ही समकाया जाता है, क्योंकि परमार्थ ग्रात्मा के ग्राश्र्य से ही मुक्ति की प्राप्ति संभव है।

जिसप्रकार मानचित्र में चित्रित परिवहन व्यवस्था में वह मार्ग भी निश्चितरूप से दिखाया गया होता है, जो मार्ग कोई विशेष पथिक जानना चाहता है, तथापि विभिन्न मार्गों की भीड़ में उसे खोज पाना साधारण नागरिक के लिए संभव नहीं होता। जब उसी मार्ग की मुख्यता से बने मानचित्र को देखते हैं तो वह मार्ग सर्वसाधारण को भी एकदम स्पष्ट हो जाता है। उसी मार्ग की मुख्यता से बना विशिष्ट मानचित्र यद्यपि परिवहन व्यवस्था संबंधी मानचित्र का ही ग्रंग होता है, तथापि उसकी रचना कुछ इसप्रकार की होती है कि जिसमें उक्त मार्ग विशेष रूप से प्रकाशित होता है।

उसीप्रकार भ्रागम में भी भ्रात्महितकारी कथन है, तथापि उसमें वस्तुस्वरूप का सभी कोगाों से भ्रति विस्तृत प्रतिपादन होने से उसमें से भ्रपनी प्रयोजनभूत बात निकाल लेना सर्वसाधारण के वश की बात नहीं है। भ्रागम के ही एक भ्रंग भ्रध्यातम में प्रयोजनभूत बात की मुख्यता से ही कथन होने से उसकी बात भ्रात्महित में विशेष हेतु बनती है।

(X) प्रश्न :- तो क्या आगम में अप्रयोजनभूत बातों का भी कथन होता है ?

उत्तर: - क्यों नहीं, अवश्य होता है। प्रयोजनभूत तो जीवादि तत्वार्थ ही हैं। शेष सब तो अप्रयोजनभूत ही है। आगम का उद्देश्य तो सम्पूर्ण वस्तुव्यवस्था का विवेचन करना होता है। यदि आगम के सम्पूर्ण कथन को प्रयोजनभूत मानेंगे तो फिर सम्पूर्ण आगम के जानकार निश्चय-व्यवहारनय: विविध प्रयोग: प्रश्नोत्तर ]

को ही सम्यग्दर्शन ग्रौर सम्यग्नान होगा तथा सम्यक्चारित्र सम्यग्दृष्टि को ही होता है, ग्रतः चारित्र भी उन्हीं को होगा। इसप्रकार श्रुतकेवली के ग्रितिरक्त किसी भी क्षद्मस्य को मोक्षमार्ग का ग्रारंभ भी नहीं होगा। ग्रतः यह निश्चित हुग्रा कि मुक्तिमार्ग की सम्यक् जानकारी के लिए ही नहीं, ग्रिपतु उस पर चलने के लिए भी ग्रागम की सम्पूर्ण जानकारी ग्रावश्यक नहीं है; किन्तु ग्राच्यात्म में निरूपित जानकारी ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है, उसके बिना मुक्ति मार्ग का ग्रारंभ संभव नहीं है।

(६) प्रश्न :- तो क्या फिर भापके अनुसार भ्रागम का भ्रम्यास करना व्यर्थ है ?

उत्तर: — नहीं, भाई ! व्यर्थ नहीं है। हमने तो यह कहा था कि सम्यर्थ मंनादिरूप मोक्षमार्ग की प्राप्ति के लिए सम्पूर्ण आगम का पढ़ना अनिवार्य नहीं है और आप उसे व्यर्थ बताने लगे, वह भी हमारे नाम पर। अध्यातम भी तो आगम का ही अंग है। अध्यात्म का मर्म जानना अनिवार्य होने से आगम का अध्ययन भी अंशतः अनिवार्य तो हो ही गया, किन्तु सम्पूर्ण आगम का पढ़ना अनिवार्य नहीं है, फिर भी उपयोगी अवश्य है; क्योंकि आगम में सर्वत्र आग्मा को जानने की प्रेरणा दी गई है। आत्महित का प्रेरक होने से उसकी उपयोगिता असंदिग्ध है।

दूसरे आगम और अध्यात्म के शास्त्रों में ऐसा कोई विशेष विभाजन भी तो नहीं है कि आगम शास्त्रों में अध्यात्म-चर्चा ही न हो या अध्यात्म शास्त्रों में आगम की बात आती ही न हो। भेद तो मात्र मुख्यता का है। समयसारादि शास्त्रों में अध्यात्म की मुख्यता है और गोम्मटसारादि शास्त्रों में आगम भी मुख्यता है। आगम और अध्यात्म एक दूसरे के विरोधी नहीं, अपितु पूरक हैं। आगम के अध्ययन से अध्यात्म की पुष्टि ही होती है। अतः जितना बन सके आगम का अभ्यास भी अवश्य करना चाहिए।

श्रागम, ग्रव्यात्म के लिए ग्रौर श्रागमाम्यास, श्रव्यात्मियों के लिए श्राघार प्रदान करता है, उदाहरण प्रस्तुत करता है। श्रागम ग्रौर ग्रव्यात्म शैली का भेद ग्रागमाम्यास के निषेध के लिए नहीं समक्षाया जा रहा है, ग्रिपतु यह भेद इसलिए स्पष्ट किया जा रहा है कि जिससे ग्राप दोनों शैलियों में निरूपित वस्तुस्वरूप का सम्यक्-परिज्ञान कर सकें।

हाँ, यह बात अवश्य है कि यदि आपके पास समय कम है और बुद्धि का विकास भी कम है तो आपको अध्ययन में प्राथमिकता का निर्णय तो करना ही होगा। प्राथमिकता के निर्णय में अध्यात्म को ही मुक्यता देनी होगी, अन्यथा यह अमूल्य नरभव यों ही चला जायगा।

यदि ग्राप ग्रपनी बुद्धि ग्रीर समय की कमी के कारण श्रागम का विस्तृत ग्रम्यास नहीं कर पाते हैं तो उससे ग्रापको ग्रपना हित करने में विशेष परेशानी तो नहीं होगी, पर इस बहाने ग्रागम के ग्रम्यास की निर्श्वकता सिद्ध करने का व्यर्थ प्रयास न करें।

जिनके पास समय है, बुद्धि भी तीक्ष्ण है और जिन्होंने श्रपना सम्पूर्ण जीवन ही ग्रात्महित के लिए समर्पित कर दिया है; वे लोग भी यदि श्रध्यात्म के साथ-साथ ग्रागम का श्रम्यास नहीं करेंगे तो फिर कौन करेगा।

ग्राचार्यंकल्प पंडित श्री टोडरमलजी ने चारों ही ग्रनुयोगों के स्वरूप ग्रौर प्रतिपादन शैली का बिस्तृत विवेचन करते हुए सभी के श्रम्ययन को उपयोगिता पर विस्तार से प्रकाश डाला है। विस्तारभय से यहाँ उसे देना संभव नहीं है। जिज्ञासु पाठकों से उसे मूलतः पढ़ने का साग्रह ग्रनुरोध है।

श्रागम का विरोधी ग्रध्यात्मी नहीं हो सकता, ग्रध्यात्म का विरोधी श्रागमी नहीं हो सकता। जो श्रागम का मर्म नहीं जानता, वह ग्रध्यात्म का मर्म भी नहीं जान सकता श्रीर जो ग्रध्यात्म का मर्म नहीं जानता, वह श्रागम का मर्म भी नहीं जान सकता। सम्यग्ज्ञानी श्रागमी भी है श्रीर श्रध्यात्मी भी, तथा मिथ्याज्ञानी श्रागमी भी नहीं श्रीर ग्रध्यात्मी भी नहीं होता।

पंडित श्री बनारसीदासजी परमार्थवचनिका में लिखते हैं:-

"वस्तु का जो स्वभाव उसे आगम कहते हैं, श्रात्मा का जो अधिकार उसे अध्यात्म कहते हैं। मिथ्यादृष्टि जीव न आगमी, न अध्यात्मी। क्यों? इसलिए कि कथनमात्र तो ग्रंथपाठ के बल से आगम-अध्यात्म का स्वरूप उपदेश मात्र कहता है, आगम-अध्यात्म का स्वरूप सम्यक्-प्रकार से नहीं जानता, इसलिए मूढ़ जीव न आगमी, न अध्यात्मी; निर्वेदकत्वात्।"

(७) प्रश्तः सद्भूतब्यवहारनय, श्रसद्भूतब्यवहारनय ग्रौर उपचरित-ग्रसद्भूतब्यवहारनयों को आगम के नयों में भी गिनाया है ग्रौर ग्रध्याय के नयों में भी — इसका क्या कारण है। क्या वे दोनों शैलियों के नय हैं? यदि हाँ तो उनमें परस्पर क्या श्रन्तर है?

<sup>ै</sup> मोक्षमार्गप्रकाशक, ग्राठ**वाँ** ग्र**धि**कार

उत्तर - हाँ, ये नय दोनों ही शैलियों में पाये जाते हैं। ग्रागमशैली में उपनय के नाम से तीन भेदों में प्राप्त होते हैं तथा ग्रव्यात्मशैली में व्यवहार नय के भेद-प्रभेदों के रूप में चार प्रकार के होते हैं। इन सब की चर्चा पहले की ही जा चुकी है। ग्रध्यात्मशैली में इनका प्रयोग ग्रात्मा के सन्दर्भ में ही होता है, जबिक ग्रागमशैली में सभी द्रव्यों के सन्दर्भ में इनका प्रयोग पाया जाता है। यही कारण है कि जिसप्रकार ग्रागम के असद्भूतव्यवहारनय में स्वजातीय, विजातीय ग्रादि भेद बनते हैं; उसप्रकार के भेद ग्रध्यात्म के ग्रसद्भूतव्यवहारनय में नहीं होते। तथा द्रव्य में द्रव्य का उपचार ग्रादि नौ भेद भी ग्रागम के ग्रसद्भूतव्यवहारनय में ही बनते हैं, ग्रध्यात्म के ग्रसद्भूतव्यवहारनय में नहीं।

श्रध्यात्म के नयों के सभी उदाहरए। श्रागम में भी प्राप्त हो सकते हैं, श्रागम के भी माने जा सकते हैं, क्योंकि श्रध्यात्म श्रागम का ही एक श्रंग है श्रौर श्रात्मा भी छह द्रव्यों में से ही एक द्रव्य है। परन्तु श्रागम के सभी नय श्रध्यात्म पर भी घटित हों – यह श्रावश्यक नहीं है।

ग्रागम समस्त लोकालोक को ग्रपने में समेटे होने से उसका क्षेत्र विस्तृत है ग्रौर उसकी प्रकृति भी विस्तार में जाने की है। मात्र ग्रात्मा तक सीमित होने तथा ग्रपने में ही सिमटने की प्रकृति होने से ग्रध्यात्म के नयों में भेद-प्रभेदों का वैसा विस्तार नहीं पाया जाता, जैसा कि ग्रागम के नयों में पाया जाता है।

आगम फैलने की, और अध्यात्म अपने में ही सिमटने की प्रिक्रया का नाम है।

(द) प्रश्न: - यदि यह बात है तो फिर ग्रापने ग्रध्यात्मनयों की चर्चा में ग्रागम के इन नयों का उल्लेख क्यों किया? इससे यह भ्रम हो सकता है कि ये भी ग्रध्यात्म के ही नय हैं।

उत्तर: - निश्चय-व्यवहार यद्यपि मुख्यरूप से ग्रध्यात्म के नय हैं, तथापि इनका प्रयोग ग्रागम में होता ही न हो। - ऐसी बात भी नहीं है। जब निश्चय-व्यवहार का प्रयोग छहों द्रव्यों की मुख्यता से होता है, तब ग्रागम के नयों के रूप में ही होता है। तथा ग्रात्मा की मुख्यता से होता है तो अध्यात्म के नयों के रूप में उनका प्रयोग पाया जाता है। ग्रतः ऐसा कहना पर्णातः सत्य नहीं है कि यह मात्र ग्रध्यात्मनयों को ही चर्चा चल रही है; हाँ यह बात श्रवश्य है कि निश्चय-व्यवहार की यह चर्चा ग्रध्यात्म की मुख्यता से ग्रवश्य की जारही है। ग्रतः गौगारूप से की गई ग्रागम के नयों की चर्चा असंगत नहीं है। ग्रन्थ चाहे अघ्यात्म के हों अथवा आगम के, अधिकांश ग्रन्थों में आगम और अघ्यात्म — दोनों प्रकार के नयों का प्रयोग प्राप्त होता है। उनके अघ्ययन करते समय यदि एक ही प्रकार के नयों का ज्ञान हो तो अनेक अम उत्पन्न हो सकते हैं। इसप्रकार के अम उत्पन्न न हो, इसिलए दोनों प्रकार के व्यवहारों का एक साथ स्पष्टीकरण कर देना उचित प्रतीत हुआ। तथा दोनों प्रकार के नयों का स्पष्ट उल्लेख कर देने से किसी भी प्रकार के अम उत्पन्न होने की संभावना स्वतः समाप्त हो जातो है। दोनों की तुलनात्मक स्थित स्पष्ट करने के लिए भी यही अवसर उपयुक्त था, क्योंकि जब आगे चलकर आगम के नयों की विस्तृत चर्चा होगी, तब तक के लिए इस विषय को यों ही अस्पष्ट छोड़ देने से अनेक आगंकाएँ अवश्य उत्पन्न हो सकती थी।

(६) प्रक्त: - ग्रध्यात्मनयों में निश्चयनय के दो ही प्रकार बताएँ हैं, जबिक ग्रापने चार प्रकार के निश्चयनयों की चर्चा की है। क्या इसका भी कोई विशेष कारए। है ?

उत्तर: - ग्रध्यात्मशास्त्रों में शुद्धिनिश्चयनय ग्रीर श्रशुद्धिनिश्चयनय के साथ-साथ एकदेशशुद्धिनिश्चयनय ग्रीर परमशुद्धिनिश्चयनय शब्दों का भी प्रयोग खुलकर हुग्रा है। ग्रतः निश्चयनय के भेदों में उनका उल्लेख ग्रावश्यक था, ग्रन्थथा भ्रम उत्पन्न हो सकते थे। ये दोनों भेद शुद्धिनिश्चयनय के ही हैं, ग्रतः इन्हें समग्र रूप से शुद्धिनिश्चयनय भी कहा जा सकता है। इसलिए निश्चयनय के दो या चार भेद कहने में कोई विरोध या मतभेद की बात नहीं है।

इनका स्पष्टीकरण यथास्थान बहुत विस्तार से किया जा चुका है, स्रतः उसे यहाँ दुहराने की स्नावश्यकता नहीं है।

(१०) प्रश्नः - ग्रात्महित के लिए जिन बातों का जानना ग्रनिवार्यं नहीं है - ऐसी श्रप्रयोजनभूत बातों को ग्रागम में क्यों समभाया गया है ?

उत्तर: - जब तक कोई दर्शन समग्र वस्तु व्यवस्था पर प्रकाश नहीं डालता, तब तक वह दर्शन नाम प्राप्त नहीं कर सकता। प्रयोजनभूत तत्त्वों की जानकारी प्राप्त करते समय ग्रात्मार्थी जिज्ञासुग्रों को भी अप्रयोजनभूत तत्वों के सम्बन्ध में भी सहज जिज्ञासाएँ उत्पन्न होती हैं, उनका समाधान भी भ्रावश्यक है। इस ग्रावश्यकता की पूर्ति हेतु भी समग्र विश्व व्यवस्था का प्रतिपादन ग्रावश्यक ही है। जिसप्रकार एक वकील को कानून की जानकारी तो अनिवार्य है, क्योंकि उसके बिना वह वकालात करेगा कैसे? किन्तु अन्य विषयों का जान होना यद्यपि उसके लिए अनिवार्य नहीं है, तथापि अन्य विषयों का भी सामान्य ज्ञान तो अपेक्षित है ही। उसीप्रकार एक आत्मार्थी को प्रयोजनभूत आत्मा आदि पदार्थों का जानना अनिवार्य है, अन्यथा वह आत्मानुभव करेगा कैसे? किन्तु अप्रयोजनभूत पदार्थों का ज्ञान यद्यपि उसके लिए अनिवार्य नहीं है, तथापि अप्रयोजनभूत पदार्थों का भी सामान्य ज्ञान तो अपेक्षित है ही।

श्राघ्यात्मिक ग्रंथों में प्रतिपादित प्रयोजनमूत शुद्धात्मादि तत्त्व तो ग्रागम, ग्रनुमानादि के साथ-साथ प्रत्यक्षानुभूतिगम्य पदार्थ हैं, किन्तु ग्रप्रयोजनभूत पदार्थ तो ग्रन्पज्ञों द्वारा ग्रागमादि परोक्षज्ञानों द्वारा ही जाने जा सकते हैं। ग्रतः उनका प्रतिपादन भी श्रावश्यक होने से ग्रागम में उनका प्रतिपादन किया गया है।

परमात्मा द्यात्मज्ञ होने के साथ-साथ सर्वज्ञ भी होते हैं, तथा प्रत्येक द्यात्मा भी परमात्मा के समान द्यात्मज्ञ व सर्वज्ञस्वभावी है। वीतरागी परमात्मा की निरक्षरी दिव्यव्वनि में द्यात्मा के समान सर्वेलोक का प्रतिपादन भी सहज होता है। उस दिव्यव्वनि के द्याचार पर गण्धरदेवादि द्याचार्य परम्परा द्वारा जिन शास्त्रों का निर्माण होता है, उनमें भी द्यात्मा के साथ-साथ सर्वेलोक का भी प्रतिपादन होता है। उनमें से जिनमें द्यात्मा द्यादि प्रयोजनभूत तत्त्वार्थों की चर्चा होती है, वे द्यव्यात्म शास्त्र कहे जाते हैं त्रौर जिनमें सर्व जगत की व सर्व प्रकार की चर्चारें होती हैं, उन्हें द्यागम कहते हैं। द्यागम द्यौर द्यव्यात्म – दोनों को मिलाकर भी द्यागम कहा जाता है।

इसप्रकार आगम और अध्यातम — दोनों ही भगवान की वागी हैं। उनमें हीनाधिक का भेद करना उचित नहीं है, तथापि बुद्धि की अल्पता और समय की कमी आदि के अनुसार प्राथमिकता का निर्णय तो करना ही होगा। इस प्रक्रिया में प्रयोजनभूत पदार्थों को सहज प्राथमिकता प्राप्त होने से आत्मार्थी की दृष्टि में आगम की अपेक्षा अध्यात्म को सहज प्राथमिकता प्राप्त हो जाती है। बस बात इतनी ही है, परन्तु इसमें आगम के प्रतिपादन या अध्ययन की निर्श्वकता खोजना बुद्धिमानी का काम नहीं है। (११) प्रश्न: - ग्रध्यात्म के नयों में द्रव्याधिक, पर्यायाधिक तथा नैगमादि नयों की चर्चा नहीं है, किन्तु ग्रागम में निश्चय-व्यवहार के साथ-साथ उक्त नयों की भी चर्चा है। इसका क्या कारण है?

उत्तर: - ग्रागम ग्रीर ग्रध्यात्मशैली में मूलभूत श्रन्तर यह है कि ग्रध्यात्मशैली की विषयवस्तु ग्रात्मा, ग्रात्मा की विकारी-श्रविकारी पर्यायें ग्रीर ग्रात्मा से परवस्तुग्रों के संबंधमात्र है। ग्रागमशैली की विषयवस्तु छहों प्रकार के समस्त द्रव्य, उनकी पर्याये ग्रीर उनके परस्पर के संबंध ग्रादि स्थितियाँ हैं। इसी बात को सूत्ररूप में कहें तो इसप्रकार कह सकते है कि — "ग्रागम का प्रतिपाद्य सन्मात्र वस्तु है ग्रीर ग्रध्यात्म का प्रतिपाद्य सन्मात्र वस्तु है ग्रीर ग्रध्यात्म का प्रतिपाद्य चिन्मात्र वस्तु है।"

ग्रपने प्रतिपाद्य को स्पष्ट करने के लिए अध्यात्म को मात्र तीन बातों का स्पष्टीकरण अपेक्षित है।

- (१) ग्रभेद ग्रखण्ड चिन्मात्र वस्तु
- (२) चिन्मात्र वस्तु का ग्रंतरंग वैभव एवं उपाधियाँ
- (३) चिन्मात्र वस्तु का पर से संबंध ग्रीर उनकी ग्रभूतार्थता।

चिन्मात्र वस्तु के उक्त दृष्टिकोगों से प्रतिपादन के लिए अध्यात्म शैलों ने निश्चय-व्यवहारनयों तक ही अपने को सीमित रखा और उक्त तीनों बिन्दुओं के स्पष्टीकरण के लिए उसने क्रमशः निश्चयनय, सद्भूत-व्यवहारनय और असद्भूतव्यवहारनय का उपयोग किया है।

ग्रागमशैलो को ग्रापनो विषयवस्तु के स्पष्टीकरण के लिए ग्रानेक प्रकार के ग्रानेकों नय स्वीकार करने पड़े, क्योंकि उसका क्षेत्र ग्रासीमित है। उसकी सीमा में छहों द्रव्य, उनके गुण ग्रीर पर्यायें मात्र नही हैं, ग्रापितु उससे ग्रागे उनके परस्पर संयोग-वियोग, मानसिक संकल्प, लौकिक उपचार, निक्षेपों-संबंधी व्यवहार ग्रादि सबकुछ भी समाहित हैं। यही कारण है कि उसे निश्चय-व्यवहार के ग्रातिरक्त, द्रव्यों को ग्रहण करनेवाला द्रव्यार्थिकनय, पर्यायों को ग्रहण करनेवाला पर्यार्थिकनय, संकल्पों को ग्रहण करनेवाला संग्रहनय, संगृहीत द्रव्यों में भेद करनेवाला व्यवहारनय, एक समय की पर्याय को ग्रहण करनेवाला ऋजुसूत्रनय, शब्दों के प्रयोगों का ग्राहक शब्दनय, रूढ़ियों का ग्राहक समिभारूढनय, एवं तात्कालिक क्रियाकलापों को ग्रहण करनेवाला एवंभूतनय स्वीकार करना पड़ा। इनके ग्रातिरक्त उपनय भी हैं। इन सबके भेद-प्रभेदों का बहुत विस्तार है। इन सब की

निश्चय-व्यवहार : विविध प्रयोग प्रकात्तर ]

चर्चा ग्रागे चलकर यथास्थल ही की जावेगी। ग्रतः यहाँ उनके विस्तार में जाना प्रासंगिक न होगा।

(१२) प्रश्न :— इसका मतलब तो यह हुग्रा कि ग्रभी तो बहुत कुछ बाकी है। क्या हमको यह सब समभना होगा? ये सब बातें तो विद्वानों की हैं; हमें इन सबसे क्या? हमारे पास इतना समय नहीं है कि इन सब में माथा मारें, हमें तो सीधा सच्चा मार्ग चाहिए। ग्राप कहें तो चाहे जितना रुपया खर्च कर सकते हैं, पर इन सब चक्करों में पड़ना ग्रपने बस की बात नहीं है। हम तो ग्रात्मार्थी हैं, हमें कोई पण्डित थोड़े ही बनना है; जो इन सबमें उलभें?

उत्तर:- भाई! बात तो ऐसी ही है। ग्रभी तो मात्र निश्चय-व्यवहार की ही चर्चा हुई है। द्रव्याधिक, पर्यायाधिक, नैगमादि सात नय; उपनय तथा प्रवचनसार में समागत ४७ नयों की चर्चा ग्रभी शेष है। पर घबड़ाने की ग्रावश्यकता नहीं है। मुक्तिमार्ग तो सीधा, सच्चा, सरल ग्रीर सहज है।

भाई! तुम तो स्वभाव से अनन्तज्ञान के धनी, ज्ञानानंदस्वभावी भगवान आत्मा हो; स्वभाव में भरा अनंतज्ञानंद और अनंतज्ञान पर्याय में भी प्रगट करने अर्थात् पर्याय में भगवान बनने के संकल्पवाले आत्मार्थी बन्धु हो। सर्वज्ञ बनने के आकांक्षी होकर इतना जानने से ही घबड़ाने लगे। ज्ञान का कोई भार नहीं होता — यह जानते हुए भी ऐसा क्यों कहते हो कि क्या हमें भी यह सब समभना होगा? भाई! तुम्हें तो मात्र अपना आत्मा ही जानना होगा, शेष सब तो तुम्हारे ज्ञान में भलकेंगे। ये सब तुम्हारे ज्ञान में सहज ही प्रतिबिम्बित हों, क्या इसमें भी तुम्हें ऐतराज है? यदि हाँ तो फिर आप सर्वज्ञ भी क्यों बनना चाहते हैं? क्योंकि सर्वज्ञ बन जाने पर तो लोकालोक के समस्त पदार्थ आपके ज्ञानदर्पण में प्रतिबिम्बत होंगे।

'ये सब बातों तो विद्वानों की हैं, हमें इनसे क्या ? हम तो ब्रात्मार्थी हैं।' — ऐसा कहकर ग्राप क्या कहना चाहते हैं ? क्या जिनवाणी का ग्रध्ययन-मनन करना मात्र विद्वानों का काम है, ग्रात्मार्थियों का नहीं ? क्या विद्वान ग्रात्मार्थी नहीं होते या ग्रात्मार्थी विद्वान नहीं हो सकता ? भाई! सच्चा ग्रात्मार्थी ही वास्तविक विद्वान होता है ग्रीर जिनवाणी का जानकार विद्वान ही सच्चा ग्रात्मार्थी हो सकता है। जिनवाणी के ग्रध्ययन-मनन में ग्रध्वि प्रगट करनेवाले, जिनवाणी के ग्रध्ययन-मनन को हेय समभनेवाले, विषयकषाय ग्रीर बंघापानी में ग्रन्थे होकर उलभे रहनेवाले लोग ग्रात्मार्थी नहीं हो सकते।

क्या जिनवागी का भ्रष्ययन उलभना है भौर पण्डित बनना कोई पाप है, जो भ्राप ऐसा कहते हैं कि हमें कोई पण्डित थोड़े ही बनना है, जो इनमें उलभें। भ्ररे, पण्डित बन जाभोगे तो कोई नरक में नहीं चले जाभोगे। जिनवागी का भ्रष्ययन उलभना नहीं, सुलभना है भौर पण्डित बनना हीनता की नहीं, गौरव की बात है। लगता है पण्डित शब्द का वास्तविक भ्र्यं भ्राप नहीं जानते, इसीलिए ऐसी बातें करते हैं। श्रात्मज्ञानी ही वास्तविक पण्डित होते हैं। बनारसीदासजी, टोडरमलजी भ्रौर समयसार के हिन्दो टोकाकार पण्डित जयचंदजी छाबड़ा भी तो पण्डित ही थे।

'ग्राप कहे तो चाहे जितना खर्च कर सकते है, पर इन में उलभना ग्रपने वश की बात नहीं है'— इस कथन में ग्रापकी यह मान्यता ही स्पष्ट होती है कि दुनियाँ की सब चीजें धन से प्राप्त की जा सकती है। पर ध्यान रिखए; ज्ञानस्वभावी ग्रात्मा ज्ञान से ही प्राप्त होगा, धन से नहीं। यहाँ ग्रापका धन किसी काम नहीं ग्रायगा। यदि ग्राप जिनवागी के ग्रध्ययन को उलभना समभते हैं तो ग्रापको ज्ञानस्वभावी ग्रात्मा कभी समभ में नहीं ग्रायगा।

तथा यह कहना कि 'हमारे पास इतना समय नहीं है, जो इसमें माथा मारें। हमें तो सीधा-सच्चा मार्ग चाहिए।' — यह भी कितना हास्यास्पद है कि 'समय नहीं है', ग्ररे! कहाँ चला गया है समय? दिन-रात में तो वही चौबीस घण्टे ही हो रहे हैं। यह कहिए न कि विषय-कषाय से फुरसत नहीं है, धूल-मिट्टी जोड़ने से फुरसत नहीं है। परन्तु भाई! ये सब निगोद के रास्ते हैं, नरक के रास्ते हैं; इनसे समय निकालना ही होगा। धन्धे-पानी ग्रौर विषय-कषाय में उपयोग बर्बाद करने को ज्ञान का मदुपयोग ग्रौर ग्रागम के ग्रध्ययन को माथा मारना कहनेवालों को हम क्या कहें?

'इन्हें तो सीधा-सच्चा मार्ग चाहिए' – भाई! मार्ग तो सीधा-सच्चा ही है। तुमने ग्रपनी ग्ररुचि से उसे दुर्गम मान रखा है या फिर धर्म के नाम पर धन्धा करनेवालों ने तुम्हें बहका रखा है, जो ऐसी बातें करते हो।

शान्त होवो ! धैर्य से सुनो !! सब-कुछ समभ में ग्रावेगा !!! सब-कुछ सहज है; जिनवागी में सर्वत्र सुलभाव ही सुलभाव है, कहीं कोई उलभाव नहीं है।

हाँ, यह बात अवश्य है कि यदि आपकी बुद्धि मन्द है और शक्ति क्षीगा है तो जितना बन सके, उतना स्वाच्याय करो; पर जिनवागी के भ्रष्ययन-मनन को व्यर्थ तो न बताभ्रो। उसके भ्रष्ययन-मनन करने में जीवन लगा देनेवालों को निठल्ला तो मत समभ्रो। बहाने न बनाभ्रो, जितना बन सके उतना जिनागम का भ्रम्यास भ्रवश्य करो, तुम्हारा कल्याणा भी भ्रवश्य होगा।

#### (१३) प्रश्न: - लगता है, आप नाराज हो गये हैं?

उत्तर: - नाराज होने की बात नहीं है भाई ! पर यह बात अवश्य है कि यदि कोई बात समभ में न आवे तो उपयोग और अधिक स्थिर करके समभाना चाहिए, समभने का प्रयत्न करना चाहिए। फिर भी न आवे तो जिज्ञासाभाव से विनयपूर्वंक पूछना चाहिए। पर यह कहाँ तक ठीक है कि यदि हमारी समभ में कोई बात नहीं आती है, तो हम उसे निरर्थंक ही बताने नगें।

#### (१४) प्रश्न: - तो ग्राखिर ग्राप चाहते क्या हैं ?

उत्तर: - कुछ नही, मात्र यह कि सम्पूर्ण जगत जितना बन सके, जिनवाणी का अभ्यास अवश्य करे। क्योंकि सच्चे सुख और शान्ति की मार्गदर्शक यह नित्यबोधक वीतरागवाणी ही है, जिनवाणी ही है। इस निकृष्टकाल में साक्षात् वीतरागी-सर्वज्ञ परमात्मा का तो विरह है, अतः उनकी दिव्यघ्वनि के श्रवण का साक्षात् लाभ मिलना संभव नहीं है। सन्मार्गदर्शक सच्चे गुरुओं की भी विरलता ही समक्षो। हमारे परम सद्भाग्य से एकमात्र जिनवाणी ही है, जो सदा, सर्वत्र, सभी को सहज उपलब्ध है। यदि हम बहानेबाजी करके उसकी भी उपेक्षा करेंगे तो समक्ष लेना कि चारगित और चौरासी लाख योनियों में भटकते-भटकते कही ठिकाना न लगेगा।

धर्मिपता सर्वज्ञ परमात्मा के विरह में एक जिनवाणी माता ही शरण है। उसकी उपेक्षा हमें अनाथ बना देगी। आज तो उसकी उपासना ही मानो जिनभक्ति, गुरुभक्ति और श्रुतभक्ति है। उपादान के रूप में निजात्मा और निमित्त के रूप में जिनवाणी ही आज हमारा सर्वस्व है। निश्चय से जो कुछ भी हमारे पास है, उसे निजात्मा में और व्यवहार से जो कुछ भी बुद्धि, बल, समय और धन भादि हमारे पास हैं, उसे जिनवाणी माता की उपासना अध्ययन, मनन, चिन्तन, संरक्षण, प्रकाशन, प्रचार व प्रसार में ही लगा देने में इस मानवजीवन एवं जैनकुल में उत्पन्न होने की सार्थकता है।

श्रतः विषय-कषाय, व्यापार-धन्धा श्रीर व्यर्थ के वादिववादों से समय निकालकर वीतरागवासी का श्रष्ट्ययन करो, मनन करो, जिन्तन करो, बन सके तो दूसरों को भी पढ़ाश्रो, पढ़ने की प्रेरणा दो, इसे जन-जन तक पहुँचाश्रो, घर-घर में बसाश्रो। स्वयं न कर सको तो यह काम करने-वालों को सहयोग श्रवश्य करो। वह भी न कर सको तो कम से कम इस भले काम की श्रनुमोदना ही करो। बुरी होनहार से यह भी संभव न हो तो कम से कम इसके विरुद्ध वातावरण तो मत बनाश्रो, इस काम में लगे लोगों की टाँग तो मत खींचो! इसके श्रध्ययन मनन को निरर्थक तो मत बताश्रो, इसके विरुद्ध वातावरण तो मत बनाश्रो। यदि श्राप इस महान कार्य को नहीं कर सकते, करने के लिए लोगों को प्रेरणा नही दे सकते, तो कम से कम इस कार्य में लगे लोगों को निरुत्साहित तो मत करो, उनकी खिल्ली तो मत उड़ाश्रो। श्रापका इतना सहयोग ही हमें पर्याप्त होगा।

श्राशा है श्राप हमारी बात पर गम्भीरता से विचार करगे। यदि श्रापने हमारे दर्द को पहिचानने का यत्न किया और हमारी बात को गम्भीरता से लिया तो सहज ही यह समक्ष में ग्रा जावेगा कि श्राखिर हम चाहते क्या है?

(१५) प्रश्न: - हमने जिनवाणी के अध्ययन मनन का निषेध कब किया है ? हमने तो इन नयों के चक्कर में न उलभने की बात कही थी ?

उत्तर — भाई! नयों के ग्रध्ययन मनन को चक्कर मत कहो। यह चक्कर नहीं, चौरासी के चक्कर से उबरने का मार्ग है। जैसा कि पहले कहा भी जा चुका है कि समस्त जिनवाणी नयों की भाषा में निबद्ध है। ग्रतः जिनवाणी का वास्तविक मार्म जानने के लिए नयों का स्वरूप भी जानना ग्रावश्यक ही नहीं, ग्रनिवार्य है। जिनवाणी के व्याख्याकारों में ग्राज जितने भी विवाद दिखाई देते हैं, वे सब नयों के सम्यक्परिज्ञान के ग्रभाव में ही हैं। ग्रतः जितना बन सके, नयों का ग्रम्यास ग्रवश्य करना चाहिए। यदि विशेष विस्तार में न जा सको तो सामान्य ग्रभ्यास तो ग्रवश्य ही करना चाहिए। ग्रन्थथा जिनवाणी में गोता लगाने पर भी कुछ हाथ न ग्रावेगा। इसके ग्रध्ययन के जितने विस्तार ग्रौर गहराई में जाग्रोगे, ज्ञान में उतनी ही निर्मलता बढ़ेगी; ग्रतः बुद्धि, शक्ति ग्रौर समय के ग्रनुसार इसका गहराई से ग्रध्ययन करने में कृपरणता (कंजूसी) नहीं करना।

सभी ग्रात्मार्थी इनके सम्यक्ग्रम्यास-पूर्वंक ग्रात्मानुभूति प्राप्तकरें – इस भावना से नयचक्र की निम्नाङ्कित गाथा का स्मरण करते/कराते हुए निग्चय-व्यवहार के विस्तार से विराम लेता हूँ:-

#### "जइ इच्छह उत्तरिहुं भ्रष्णागमहोबाह सुलीलाए। ता गादुं कुगह महं गयचक्के दुगयतिमिरमत्तर्थे।।

यदि लीलामात्र से ग्रज्ञानरूपी सागर को पार करने की इच्छा है तो दुर्नयरूपी ग्रंधकार के लिए सूर्य के समान इस नयचक को जानने में ग्रपनी बुद्धि को लगाग्रो।

### उपदेश ग्रहण करने की पद्धति ~~~~

"शास्त्रों में कहीं निश्चयपोषक उपदेश है, कहीं व्यवहारपोषक उपदेश है। वहाँ ग्रपने को व्यवहार का ग्राधिक्य हो तो निश्चयपोषक उपदेश का ग्रहिंग करके यथावत् प्रवर्त्ते ग्रौर ग्रपने को निश्चय का ग्राधिक्य हो तो व्यवहारपोषक उपदेश का ग्रहिंग करके यथावत् प्रवर्त्ते।

तथा पहले तो व्यवहार श्रद्धान के कारण श्रात्म-ज्ञान से भ्रष्ट हो रहा था, पश्चात् व्यवहार उपदेश ही की मुख्यता करके श्रात्मज्ञान का उद्धम न करे; ग्रथवा पहले तो निश्चय श्रद्धान के कारण वैराग्य से भ्रष्ट होकर स्वच्छन्दी हो रहा था, पश्चात् निश्चय उपदेश की ही मुख्यता करके विषय-कषाय का पोषण करता है।

इस प्रकार विपरीत उपदेश ग्रहण करने से बुरा ही होता है।

– मोक्षमार्ग प्रकाशक, पृष्ठ २९८

<sup>🐧</sup> द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक्र, गांबा ४१६

## संदर्भ ग्रन्थ-सूची

- १. धनगारधर्मामृतः पण्डित भाषाधरजी; सम्पादक पण्डित कैलाणचन्दजी सिद्धान्ताचार्यः; भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशन, दुर्शकुण्ड रोड, वाराग्सी
- २. **म्राप्तमीमांसा: श्रीमद् समन्तभद्राचार्य; वीर सेवा मन्दिर ट्रस्ट, २१ द**रियागज, दिल्ली; वीर सं० २४६४
- ३. श्रात्मधर्म (गुजराती) : श्री दिगम्बर जैन स्वाध्याय मन्दिर ट्रस्ट, सोनगढ़, जि॰ भावनगर (गुज॰)
- ४. श्रालापपद्धतिः (भ्राचार्यं देवसेन; द्रव्यस्वभाव प्रकाशक नयचक, भारतीय श्रानपीठ प्रकाशन, वाराशासी, वि० सं० २०२८ के साथ संलग्न)
- भ्राचार्य शिवसागर स्मृति-प्रंथ : संपादक पं० पञ्चालाल जैन ; सौ० भंवरीलाल पाण्ड्या, सुजानगढ़ (राज०)
- ६. कार्तिकेयानुप्रेक्षा : स्वामी कार्तिकेय; श्रीमद् राजचन्द्र ग्राश्रम, ग्रगास, वाया-ग्राएांद (गूजरात)
- ७. गोम्मटसार (कर्मकाण्ड): म्राचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्तचकवर्ती; टीकाकार -पण्डित मनोहरलालजी शास्त्री; श्रीमद् राजचन्द्र ग्राश्रम, ग्रगास, वायाग्राएांद (गुजरात)
- द. **छहदाला**: पण्डित दौलतरामजी, श्री दि॰ जैन स्वाध्याय मन्दिर ट्रस्ट, सोनगढ़ जि॰ भावनगर (गुज॰)
- है. जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश, भाग १: क्षुल्लक जिनेन्द्रवर्गी; भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशन, दुर्गाकुण्ड मार्ग, वारागासी; वि० स० २०२८
- **१०. जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश, भाग २** : क्षुत्लक जिनेन्द्रवर्गी; भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशन, दुर्गाकुण्ड मार्ग, वारागासी; वि० सं० २०२८
- ११. तस्वार्यसूत्र (मोक्षशास्त्र)ः ग्राचार्य उमास्वामी; सम्पादक प० श्री कैलाशचन्दजी शास्त्री, भारतवर्षीय दिगम्बर जैन संघ, चौरासी, मथुरा; वि० सं० २४७६
- **१२. तत्वार्च राजवातिकः** म्राचार्य म्रकलंकदेवः भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशन, दुर्गाकुण्ड रोड, वाराससीः वीर सं० २४७६
- १३- तस्वार्थ श्लोकवातिक : प्राचार्य विद्यानिव्द; भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशन, दुर्गाकुण्ड रोड, वाराणसी; वीर सं० २४७६
- १४. तरवानुशासन : श्री नागसेनसूरि; वीर सेवा मन्दिर, दिल्ली; ई० सं० १६६३

- १५. तिलोयपग्वति : यतिवृवभाषार्यः जीवराज ग्रंबमाला, सोलापुरः वि०सं०१६६६
- १६. ब्रह्मस्वभावप्रकाशक नयककः श्री माइल्ल घवलः भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशन. दुर्गाकुण्ड मार्ग, वाराणसीः; वि० सं० २०२८
- १७. वबला, पुस्तक १: ग्राचार्यं वीरसेत; जैन साहित्योद्धार फण्ड, ग्रमरावती (महा०)
- १ स. धवला, पुस्तक २ : ग्राचार्यं वीरसेन ; जैनसाहित्योद्धार फण्ड, ग्रमरावती (महा०)
- १६. नयदर्पण: श्रुल्लक श्री जिनेन्द्रवर्णी; श्री सौ० प्रेमकुमारी जैन स्मारक ग्रंथमाला, दिगम्बर जैन पारमाधिक संस्थायें, जंबरीबाग, इन्दौर (म०प्र०)
- २०. नियमसार: ग्राचार्य कुन्दकुन्द; टीकाकार पद्मप्रभमलवारिदेव; श्री दि० जैन स्वाध्याय मन्दिर ट्रस्ट, सोनगढ़, जि० भावनगर (गुज०) वीर सं० २५०३
- २१. न्यायवीपिका: ग्रभिनव धर्मभूषण यति; सम्पादक दरबारीलाल कोठिया; वीर सेवा मन्दिर, २१ दरियागंज दिल्ली; वीर सं० २४१४
- २२. परमात्मप्रकास और योगसार: मुनिराज योगिन्दुदेव; श्रीमद् राजचन्द्र ग्राश्रम, ग्रगास (गुज०) वि० सं० २०१७
- २३. परीक्षामुख: श्राचार्य मारिएक्यनिन्द; हरप्रसाद जैन वैद्यमूषरा; मु० लुहरी पो० मंडावरा, ललितपुर (उ० प्र०); वीर सं० २४६५
- २४. परमार्थ वचितका: पं० बनारसीदासजी, (मोक्षमार्ग प्रकाशक, श्री दिगम्बर जैन स्वाध्याय मंदिर दृस्ट, सोनगढ़ जि० भावनगर के साथ परिशिष्टस्प में संलग्न)
- २४. पंचास्तिकाय: भ्राचार्य कुन्दकुन्द; टीकाकार श्रमृतचन्द्राचार्य एवं भ्राचार्य जयसेन; श्रीमद् राजचन्द्र भ्राश्रम, श्रगास (गुजरात)
- २६. पंचाध्यायो : पाण्डे राजमलजी; टीकाकार पं० देवकीनन्दनजी सिद्धान्तशास्त्री; सम्पादक फूलचन्दजी सिद्धान्त शास्त्री; प्रकाशक श्री गरोशप्रसाद वर्मा जैन ग्रन्थमाला, भदैनीघाट, बनारस (उ० प्र०); बीर सं० २४७६
- २७. प्रवचनसार: भ्राचार्य कुन्दकुन्द; टीकाकार भ्राचार्य भ्रमृतचन्द्र तथा जयसेना-चार्य; श्री वीतराग सत् साहित्य प्रसारक ट्रस्ट, भावनगर (गुजरात); वि० सं० २०३५
- २८. प्रवचनरत्नाकर भाग १ (हिन्दी) : श्री कानजी स्वामी के प्रवचन; श्री टोडरमल स्मारक भवन, ए-४ बापूनगर, जयपुर; वि० सं० २०३८
- २६. प्रमेयकमलमातंष्ड : भ्राचार्य प्रभाचन्द्र
- ३०. पुरुवार्थसिद्धयुपाय: भ्राचार्य समृतचन्द्र; टीकाकार पण्डित टोडरमलजी; श्री दिगम्बर जैन-स्वाध्याय मन्दिर ट्रस्ट, सोनगढ़, जि० भावनगर(गुज०)

- **३१. पुरुवार्यसिद्धपुपाय:** श्राचार्य समृतचन्द्र; टीकाकार भ्राचार्यकल्प टोडरमलजी एवं पण्डित दौलतरामजी कासलीवाल; मुंशी मोतीलाल शाह, किशनपोल बाजार, जयपुर (राज०)
- ३२. मोक्समार्गप्रकाशक: ग्राचार्यकल्प पण्डित टोडरमलजी; सम्पादक डॉ॰ हुकमचन्द भारित्ल; श्री दिगम्बर जैन स्वाध्याय मन्दिर ट्रस्ट, सोनगढ़, जि॰ भावनगर (गुज॰)
- ३३. बृहस्रयचक: श्राचार्य देवसेन; माणिक ग्रंथमाला, बम्बई; वि० सं० १६७७
- ३४. बृहद्बब्यसंग्रह: ग्राचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्ती; टीकाकार -- श्री ब्रह्मदेव; श्री वीतराग सत् साहित्य प्रसारक ट्रस्ट, भावनगर (गुजरात); वि० सं० २०३३
- ३५. श्रुतभवनवीपक नयचकः ग्राचार्य देवसेन; वर्षमान पार्थ्वनाथ शास्त्री, कल्यारा पाँवर प्रिंटिंग प्रेस, सोलापुर; सन् १६४६ ई०
- **३६. समयसार**ः म्राचार्यं कुन्दकुन्द; टीकाकार ग्रमृतचन्द्राचार्यः; श्री वीतराग सत् साहित्य प्रसारक ट्स्ट, भावनगर (गुजरात), वीर सं० २५०५
- ३७. समयसार: ग्राचार्य कुन्दकुन्द; टीकाकार ग्राचार्य जयसेन; श्री दिगम्बर जैन समाज, ग्रजमेर (राज०)
- ३८. समयसार कलश टीका: म्राचार्य म्रमृतचन्द्र; हिन्दी टीकाकार पाण्डे राजमलजी; श्री वीतराग सत् साहित्य प्रसारक ट्रस्ट, भावनगर (गुजरात) वीर सं० २४०३
- ३६. समयसार नाटकः कविवर पण्डित बनारसीदासः श्री वीतराग सत् साहित्य प्रसारक ट्रस्ट, भावनगर (गुजरात), वि० सं० २०३२
- ४०. सर्वार्थसिद्धिः श्राचार्य पूज्यपादः भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशन, दुर्गाकुण्ड रोड, वाराग्रसीः; वीर० स० २४७६
- ४१. सन्मतितर्कः
- ४२. संस्कृत-शब्बार्थ कौस्तुभः सम्पादक चतुर्वेदी द्वारकाप्रसाद शर्मा; रामनारायगा वेनीप्रसाद, इलाहाबाद-२
- ४३. स्याद्वादमंजरी: श्री मल्लिषेरासूरि; श्रीमद् राजचन्द्र ग्राश्रम, ग्रगास (गुज०)



#### डाँ० हुकमचन्द भारित्ल

म्रायु : ४७ वर्ष

शिक्षा: शास्त्री, न्यायतीर्थ, साहित्यरतन,

एम.ए., वीएच डी.

**जन्मस्थान: बरौ**दास्वामी, जिला ललितपुर (उ० प्र०)

कार्यः सम्प्रति पण्डित टोडरमल स्मारक ट्रस्ट का संचालन, श्री क्षीतराग-विज्ञान विद्यापीठ के रिजस्ट्रार, श्री टोडरमल दि० जैन सिद्धान्त महाविद्यालय के निदेशक, श्रात्मधर्म (हिन्दी, मराठी, कन्नड, तिमल भाषाश्रो मे प्रकाणित) के सम्पादक । इसके पूर्व श्री चवलेश्वर स्थार्व विद्यालय, स्थार्व (राज०) के प्रधानाध्यापक एवं शा० उ० मा० विद्यालय, श्रणोकनगर (म० प्र०) तथा त्रिलोकचन्ध जैन कनिष्ठ महाविद्यालय, इन्दौर मे श्रध्यापन ।

कर्तृत्य: पंडित टोडरमल: व्यक्तित्व और कर्तृत्व, तीर्थंकर महावीर और उनका सर्वोदय तीर्थं, जिनवरम्य नयचक्रम्, क्रमबद्धपर्याय, गन्य की खोज, धर्म के दर्भलक्षगा, मैं कौन हूँ, वीतराग-विज्ञान प्रशिक्षगा निर्दिशिका, श्रपने को पहिचानिए, तीर्थंकर भगवान महावीर, वीतरागी व्यक्तित्व: भगवान महावीर, चैतन्य चमत्कार, गोम्मटेश्वर बाहुबली, बालबीय पाठमाला भाग २ व ३, वोतराग-विज्ञान पाठमाला भाग १ व २, श्रचंना (पद्य) — ये सभी श्रापके द्वारा लिखित व सपादित कृतियाँ है। मोक्षमार्गप्रकाशक, प्रवचन रत्नाकर भाग १ व २, युगपुँ एप श्रो कानजी स्वामी, बालबीध पाठमाला भाग १, बीतराग-विज्ञान पाठमाला भाग ३ एव तत्त्वज्ञान पाठमाला भाग १ व २ का भी संपादन श्रापने किया है, उनमें वर्ष निबंध व पाठ श्रापने लिखे है। श्रापकी कृतियों की १० वर्ष के श्रल्पकाल में ही दस लाख से श्रधिक की विक्री एव पुस्तकों के गुजराती, मराठी, कन्नड, तेलगु, ग्रसमी, त्यमित, बगला व श्रंग्रेजी श्रनुवादों के श्रकाशन, श्रापकी लोकप्रियता के प्रत्यक्ष प्रमागा है।

श्रमिरुचि: श्राध्यात्मिक चितन-मनन, लेखन एव प्रवचन ।

विशेषताएं: सरल, मुबोध, आकर्षक एवं तर्कसगत शैली के लोकप्रिय आर्थ्यात्मिक प्रवक्ता, तथा उच्चकोटि के आध्यात्मिक निबंधकार सरल भाषा मे सिद्धान्तों के प्रतिपादक एव कथालेखक।